### ИСТОЧНИК БЛАГА И СЧАСТЬЯ

Сутры, Тантра, 21 Восхваление и ритуал Тары

### Введение

#### Хвала Стремительной Отважной Богине!

Вэтом сборнике приведены практики, связанные с богиней Тарой. В силу того, что Тара помогает всем существам, независимо от верований, она может помочь любому, кто отнесется к ней с почтением и вниманием. В самом деле, если вас постигло какое-то несчастье и вам нужно его одолеть или, наоборот, вы жаждете чего-то достичь — нет более простого и действенного способа, чем практики Тары, приведенные здесь.

**Двадцать одно Восхваление**, в силу его действенности, известно любому тибетцу. Вы читаете его два, три или семь раз с утра и перед сном, и замечаете, что ваша жизнь становится намного приятней! **Желаемое обретается, препятствия устраняются**. Это занимает совсем немного времени и приносит прекрасный результат. Если ваши стремления **не приносят вреда другим**, то их вполне можно осуществить, обращаясь к Таре.

Когда Вы уже освоили **Двадцать одно Восхваление** и убедились в его благотворном влиянии, Вы можете пожелать усилить его действие! Тогда воспользуйтесь приведенным здесь Ритуалом «**Четыре мандалы**». Он, с первого взгляда, может показаться сложноватым, но это не так! Вы просто читаете текст, вставляя в указанных местах **Двадцать одно Восхваление**. На это может уйти около часа, но оно того стоит. Есть также сокращенный вариант, когда можно пропустить строки, отмеченные на полях чертой.

Текст «Четырех мандал» и Двадцать одно Восхваление точно работает, если читать тибетскую транслитерацию. Идеально, но не обязательно, Двадцать одно Восхваление пропевать на санскрите. Декламация на санскрите — очень благоприятна, так как санскритский оригинал является не только Восхвалением, но и могущественной мантрой.

Я постарался русский перевод также сделать ритмичным для удобства декламации и теперь часто читаю только по-русски, — это тоже работает, и — в качестве бонуса — позволяет понимать о чем идет речь, что, впрочем, не является необходимым.

Желательно весь день, когда вы делаете «Четыре мандалы», не употреблять мяса, чеснока, лука, вина и не курить. Если это затруднительно, в любом случае НЕОБХОДИМО ВОЗДЕРЖАТЬСЯ ОТ ЭТОГО С ПРОБУЖДЕНИЯ И ДО ВЫПОЛНЕНИЯ ПРАКТИКИ.

Имена Двацати одной Тары приведены в соответствии с традицией махасиддхи Сурьягупты.

Для выполнения «Четырех мандал», Двадцати одного Восхваления,

**мантр Тары и Падмасамбхавы** желательно получить передачу чтением (*пунг*), что несложно, так как буддистские учителя теперь — не редкость. В принципе, передачу чтением на эти практики вам может дать любой человек, получавший эту передачу сам. Если же вы живете на острове Буяне и даже это затруднительно, но вы искренне хотите их практиковать — практикуйте, а передачу получите при случае.

В это издание добавлены *Строфы к Восьми Благородным и Благопри- ятным* и *Семистрочная молитва*, а также две короткие Сутры, посвященные Таре. Предназначение этих текстов такое же, что и у *Двадцати одного Восхваления*. Их можно применять по отдельности или в сочетании с *Восхалением*. Передачи чтением (лунг) для них не нужно.

На 74 странице приведена очень "Краткая практика Тары...", которую могут выполнять также все желающие. Несмотря на её малый объем, действие её весьма полно.

Также во второй половине книги цитируются некоторые главы из Тантры Тары. Они являются иллюстрацией глубины и силы садхан Тары — для воодушевления практикующих. Из текста Тантры сразу видно, что Хогвардс был вовсе не в Англии :) Практически применять их без посвящения и устных наставлений не стоит, так как сам текст специально запутан, и без указаний Наставника результат может быть ПЛАЧЕВЕН.

Почти две трети этой книги переведено прекрасным Владом Вольским. Море благодарностей ему и низкий поклон.

В подготовке принимали участие Ровшан Гасанов, Мария Аксенова, Игорь Буриков. Большое им спасибо.

Ачарья Бем Митруев внёс несколько принципиальных исправлений в перевод 4 Мандал. Пранам Ачарье!

Огромное спасибо за цветные иллюстрации прекрасным художникам и дизайнерам: Дубковой Т., Хосу С. ;

*в особенности* Куралиной С. и Белову И., Калиберде А. и Калиберде Ак., Соколову-Максимову Д.

**Пусть благо распространяется** Бек.

### <u>्रञ्चातस्त्रम् स.च.च.च.चुम्याचमुर्यः स्त्रुम् म.स्. पञ्चरः स.चर्षेमम.स्</u>रा

### Строфы к Восьми Благородным и Благоприятным

Если перед началом любого дела прочитать эти стихи от начала до конца, то все свершится как вы пожелаете.

® ; ॾॣॸॱॾॖॊॸॱॾॖॺॱॸॺॱॸॸॱॻॿ॓ॺॱख़ॣॺॱॿॖॻॱॻऄ॥

ОМ НАНГ СИ НАМ ДАГ РАНГ ШИН ЛХУН ДрУБ ПЕ

**ОМ** Явь и сущее<sup>1</sup> — полная чистота и по природе спонтанно совершенные

**ୣ୷**ୖଵୣ୶ୄୖୢଌ୕ୣ୕୶୶୳ୠୄୖୡ୕ଌୖୄ୶ଽ୶୕୷ୠୣ୷୶୳ୖ୴ୄ୲୲

ТАШИ ЧОГ ЧУй ШИНг НА ШУГ ПА ЙИ

Благие Чистые миры десяти направлений и пребывающие в них

ষদয়'য়ৢয়'ঊ৾য়'ৢঢ়ৼ'ৢঢ়ঀৗ'৻ঽৢৢয়'৻৻য়ঀয়'৸৻৻ৼ৾য়য়৻৻

САНГ ДЖЕ ЧО ДАНГ ГЕ НДУН ПХАГ ПЕ ЦОГ

Будды, Дхарма и Благородные Собрания Сангхи!

गुत्र यः धुना तर्राया न मान्या ने मार्ने मान्या

КУН ЛА ЧАГ ЦАЛ ДАГ ЧАГ ТА ШИ ШОГ

Пред всеми вами почтительно простираюсь и да пребудет счастье!

क्वेंव अदे कुष चें स्यायहव देंव शुव द्वें द्या

ДрОН МЕ ГЬЯЛ ПО ЦАЛ ТЕН ДОН ДрУБ ГОНг

Царь-Светоч и Могущественный Исполнитель целей существ<sup>2</sup>

อูมฆานฉิ:कुत्र-५५७:५मे:ग्रम्थ-५५०:५४:५॥

ЧЖАМ ПЕ ГЬЕН ПАЛ ГЕ ДРАГ ПАЛ ДАМ ПА

Священные Украшения Любви и Великолепие Славы и Добродетели<sup>3</sup>,

गुवायादर्वेदबायाक्कुकेराम्बाबायाउव।

КУН ЛА ГОНГ ПА ГЬЯ ЧЕР ДРАГ ПА ЧЕН

Сведущий-Все-Постигший (Сарвашайодаракиртиман),

<sup>1</sup> Мир и существа

<sup>2</sup> Прадипараджа и Стхиракаушаламадхашайя

<sup>3</sup> Шри Майтреяланкара и Шри Варашубхакирти

ख़ुत्र:चॅ:ख़्र-:तसवात्राः झताः वावात्रः नदाताः नदाते॥

ЛхУН ПО ТАР ПХАГ ЦАЛ ДРАГ ПАЛ ДАНГ НИ

Благородная мощь Сумеру (Шри Сумерувадайякаушалакирти),

СЕМ ЧЕН ТХАМ ЧЕ ЛА ГОНГ ДрАГ ПЕ ПАЛ Славный Заботящийся о Существах (Шри Сарвасаттвашайякирти),

धेर्क्ष्यस्र स्र प्रस्य स्य म्य म्य म्य स्य स्य म्य

ЙИ ЦИМ ДЗЕ ПА ЦАЛ РАБ ДРАГ ПАЛ ТЕ

Славный Искусный во Всех Делах (Шри Мантушакаракаушаласукирти)

अर्ळव्'र्डस'र्वेश'यश'यगु'न्नेश'र्यय'दखेय'य॥

ЦЕН ЦАМ ТХО ПЕ ТА ШИ ПАЛ ПХЕЛ ВА

Слушание ваших имен преумножает слава и счастье!

ସଟି 'ସম' স্বাধীস্থাম' 'ସস্কুদ্' 'অ' ধ্রুস্' 'বর্জ' অ' মূ де вар Шег па гье ла чаг цал ло Пред Восьмью Сугатами<sup>4</sup>, простираюсь!

୵ଽ୶୕୵୳୰୕୶ୖୄଵ୕ୣ୶୕ୢୠ୕୵୳୰୕ୢଌ୶ୖୄଽ୕ୢୖୄଌ୕୕୵ୡୖୡୄୢୗ୲

**ДЖАМ ПАЛ ШОН НУ ПАЛ ДЕН ДОРДЖЕ ДЗИН** Манджушрикумара, Шри Ваджрапани,

ЧЕН РЕ ЗИГ ВАНт ГОН ПО ДЖАМ ПЕ ПАЛ Авалокитешвара, Шри Майтрея,

ૹઌ૿ૺૹ૾ૢૺઽ૽૽ૼૹ૾ૣૢૺ૱ઌ<u>ૻ</u>ૢૢૢૢૢૢૢૢૢૹઌ૱૱ૺઌૢૢૢૢૢૢ

**СА ЙИ НЬИНГ ПО ДРИБ ПА НАМ ПАР СЕЛ** Кшитигарбха, Ниваранавишкамбхин,

<u>व्यास्त्राम्त्रे क्षेट में त्यम्बस्य अर्क्ष्या गुवः हुः चबटा।।</u>

**НАМ КХЕ НЬИНГ ПО ПХАГ ЧОГ КУН ТУ ЗАНГ** Акашагарбха, Арья Самантабхадра

<sup>4</sup> Шествующие в Блаженстве или Ушедшие в Блаженство — эпитет будд

# 

УТПАЛ ДОРДЖЕ ПЕ КАР ЛУ ШИНГ ДАНГ

С утпалой, ваджрой, белым лотосом и древом нагов,

र्वे र तु ज्ञु पा रत्य श्री के अधी।

НОР БУ ДА ВА РАЛ ДРИ НЬИ МА ЙИ

Сокровищем, Луной, мечом, Солнцем

ধ্রদা'মর্ক্র'ঐদ্বাশনশ্বমশ্ব'ন্স্'বিশ্ব'দ্রথ'দ্রী'মর্ক্রিদ

ЧАГ ЦЕН ЛЕГ НАМ ТА ШИ ПАЛ ГЬИ ЧОГ

В руках — Благими атрибутами высших славы и счастья,

ЧАНГ ЧУБ СЕМ ПА ГЬЕ ЛА ЧАГ ЦАЛ ЛО

Перед вами, Восемь Бодхисаттв, простираюсь!

<del>२</del>वॱळेवॱगरुगश्यळॅगॱचग्रःविश्वाश्वेरःग्रीॱ७॥

РИН ЧЕН ДУГ ЧОГ ТА ШИ СЕР ГЬИ НЯ

Драгоценный Зонт, Златые рыбы счастья,

*ୡ*ୖୣ୕ଽ୵ୡୄୢଌଽୄୠ୶୕୕ଌ୕୕ଽ୴୷୷୷ୄୗ୲

ДО ДЖУНг БУМ ЗАНГ ЙИ ОНГ КА МА ЛА

Благой сосуд желаний исполненья, чарующий Камала,

<del>ষ</del>्ठवःग्राग्रवःत्रः ५८ ५५ ५ ३ ईंग्रवः ५५० ५५॥

НЬЕН ДРАГ ДУНГ ДАНГ ПХУН ЦОГ ПАЛ БЕ У

Раковина славы, Узел нескончаемого счастья,

ૹ૾ૺૡૢઌૻ૽ૼઌૻૹૹૼ૱ઽઌઽ૽ઌૹૄૢ૱ઌ૽૽ૼ૱ઌ૽ૼૹ૽ૢૺૢૢૢૺ

МИ НУБ ГЬЯЛ ЦЕН ВАНГ ГЬЮР КХОР ЛО ТЕ

Непреклонный стяг победы, Всеподчиняющая чакра.

<del>२</del>वॱळेवॱहण्यासळॅणॱचज्जुन्ॱग्रीॱध्रुणॱसळंवॱउव्।।

РИН ЧЕН ТАГ ЧОГ ГЬЕ КЬИ ЧАГ ЦЕН ЧЕН

Восемь бесценных знаков Чакравартина, Держащие в руках,

ЧОГ ДУ ГЬЯЛ ВА ЧО ЧИНГ ГЬЕ КЬЕ МА

Радующие Победителей времени-пространства подношениями —

|भ्रेम|र्सेम्सर्टे:र्वे:5व:यदे:5यय:दर्धय:व।|

ГЕГ СОГ НГО ВО ДРЕН ПЕ ПАЛ ПХЕЛ ВА

Чаровница и остальные<sup>5</sup> — миг памяти о вас приумножает славу

<u>च्याःविश्वःक्षःर्व्यःचन्नु</u>द्वायःख्वाःदर्क्वयःव्या।

ТА ШИ ЛХА МО ГЬЕ ЛА ЧАГ ЦАЛ ЛО

Пред вами, Восемь Дэви Счастья — простираюсь!

<del>ਫ਼ਫ਼ਖ਼੶ਸ਼੶ਫ਼</del>ਫ਼੶ਜ਼ੑ੶ਜ਼**ੑ੶ਜ਼ਫ਼ੑ**ਸ਼ੑਖ਼ੑੑਸ਼

**ЦАН**г **ПА ЧЕН ПО** ДЕ **ДЖУН**г **СЕ МЕ ПУ** Махабрахма, Шамбху (Шива), Нараяна (Вишну),

ૹ૾૽ૹ૽ૻૹૢ૽ૼઽૡ૱૾ઽઽૠૢ૾ૢઌ૽૽૽ૼ૾ૡૢઌઌ૽૽ૼ૱ૹૢઽૢૢૢૢૢૢઽ૽ૢૢૢૢૢ

**МИГ ТОНг ДЕН ДАНг ГЬЯЛ ПО ЮЛ КхОР СУНг** Тысячеглазый (Индра) и Царь Дхритараштра,

ПхАГ КЬЕ ПО ДАН ЛУ ВАН МИГ МИ ЗАН Вирудхака, Нагараджа Вирупакша,

<del>র</del>ম'র্হ্যরাজ্যদি:য়ৢ'য়ৢয়'৻৻র্বিম'র্মি'বৃদ্য।

НАМ ТХО СЕ ТЕ ЛХА ДЗЕ КХОР ЛО ДАНГ

Вайшравана — Владыки сторон света, держащие чакру,

**૽૽ૼૺ**૾ૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢઌ૽ૻઽૣૻઽૻ૱ૣૢૻઌૣૻઌ૽ૼ૱૽ૣૺઌ૱ૣૢૺૺૺૺૺ

**ТРИ ШУ** Л**А** Д**АН**г Д**УН**г Т**УН**г Д**ОР**Д**ЖЕ ЧЕН** Трезубец, дротик, ваджру и лютню,

*घे* 'सं'र्यामी सर्कें र हेव मुख सर्कव 'यहेंव।।

**ПИ ВАМ РАЛ ДРИ ЧО РТЕН ГЬЯЛ ЦЕН ДЗИН** Меч, ступу и победы стяг,

ষ'শৃষ্ঠা'শৃষ্ষ'ষ্ড্'দৃশ্বী'ঐশ্বস'নশ্-পৃষ'৫ঐঝ।

СА СУМ НЕ СУ ГЕ ЛЕГ ТА ШИ ПХЕЛ

Преумножающие счастье и добродетель в трех мирах,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ласья, Малика, Гитика, Нритья, Пушпака, Дхупика, Дипика и Гандхики — богини Очарования, Гирлянд, Песен, Танцев, Цветов, Благовоний, Светильников, Ароматов

वहिषा हेव र्श्चेट या यत्तु दाया खुषा वर्षया विषा

ДЖИГ ТЕН КЬОНГ ВА ГЬЕ ЛА ЧАГ ЦАЛ ЛО

Пред вами, Восемь Защитников этого мира, простираюсь!

यन्म'ङम्'नेर'वनैर'तु'य'यर्क्कें अ**र्थ**'य'या।

ДАГ ЧАГ ДЕНг ДИР ДЖА ВА ЦОМ ПА ЛА Пусть в каждом моем начинании

**ব**ণীশৃষ্ণ'বৃহ'ঔ'বহ'৫ॐ'ব'শূর্'ঔ'র্ষ্।।

ГЕГ ДАНт НЬЕ ВАР ЦЕ ВА КУН ШИ НЕ Препятствия и все злое усмирятся,

वर्देर देव द्वायाय सेवाय समार्देव से दाविव वस्तुय।

ДО ДОН ПАЛ ПХЕЛ САМ ДОН ЙИ ШИН ДРУБ

А все желания и устремления исполнятся, как было задумано.

<u> चगुःविश्वाचरेःयेगशस्त्रःश्रुयःर्क्षेगश्वाचरःविग्।।</u>

ТА ШИ ДЕ ЛЕГ ПХУН СУМ ЦОГ ПАР ШОГ

И да пребудет благо, счастье и процветание!

त्रियः म्हें त्राहें त्राहें

Если читать эту молитву только встав с потели, то весь день желания будут исполняться, если читать ее перед сном — приснятся благие сны, перед началом состязания — вы победите, читать перед началом дела — прибыль возрастет, а если начитывать ежедневно, то счастье, процветание, успех и совершенства возрастут, осквернения и пороки очистятся, а все желаемое осуществится. Так проповедовал наивысший Победоносный.

મ્વાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્રાસ્ત્

На 3-й день 8-го месяца года Огня-Обезьяны, на восходе созвездия Пуспья это драгоценное ожерелье возникло из океана ума Джампела Гьепе Дордже. Мангалам!

### Семистрочная молитва Гуру Падмасамбхавы

हुँ । ऍ.मुव.लंज.मी.वंच.चेट.सक्सक

**ХУМ ОРГЬЕН ЮЛ ГЬИ НУБ ДЖАНГ ЦАМ** *ХУМ* На северо-западной границе Уддияны,

**৸ৣ**৽য়ৼৠৄ৾ৼঢ়৾৻৸৽

**ПЕМА ГЕ САР ДОНГ ПО ЛА** На пестике цветущего лотоса,

याः सर्वतः सर्केषाः वीः नर्देशः शुनः नहेशः

**ЯмЦЕН ЧОГ ГИ НГО ДрУБ НЬЕ** Достигший удивительных высших совершенств,

**ঘ**রু:বহু:যোব্ধ:ল্বাম্য্যমামা

**ПЕМА ДЖУНг НЕ ШЕ СУ ДрАГ** Прославленный как Рожденный из лотоса,

विवर्त्र-तुःस्राववःवर्षे सर्द्राचर्स्ने रः

**КхОР** ДУ **КхА нДрО МАНг ПО КОР** Окруженый множеством дакинь!

ଞ୍ଚିଟ୍'ग୍ରି'हेश'ଶ୍ର'ସଟ୍ସ'ସ୍ଲୁସ'ग୍ରିଶଃ

**КЬЕ КЬИ ДЖЕ СУ ДАГ ДрУБ КЬИ** Следуя Тебе в своей практике,

<u> ସ୍ତି</u>ୟ:ୠୖୣ୷ୠ୷ୠୖ୷୴ୠ୷ୠ୷ୠ୷ୠ୷ୠ୷

**ДЖИН ГЬИ ЛОБ ЧИР ШЕГ СУ СОЛ** Молю, приди и даруй благословение!

गु'र्'पर्न'श्रेङ्के'र्हुं

ГУРУ ПЕМА СИДДХИ ХУМ

क्षें ज्यूः दूँ पर्द त् त् राप्त प्राप्त के क्रि दूँ है

ОМ А ХУМ БЕНЗАР ГУРУ ПЕМА СИДДХИ ХУМ

क्षेष्णः दुँ पर्वात् स्पान्य विष्य स्पापर्वा स्थापार्वा स्यापार्वा स्थापार्वा स्थापार्वा

ОМ А ХУМ БЕНЗАР ГУРУ ПЕМА ТХОТРЕНГ ЦАЛ БЕНЗАР САМАЯ ДЗА СИДДХИ ПХАЛА ХУМ А

# विज्ञान क्षेत्र क्

молитва линии преемственности передачи глубинной сути Тары

किंशञ्जुः ने राष्ट्रीव पर्रे आध्व गुव प्रवास्त्री।

ЧО КУ ШЕР ЧИН ЧОМ ДЕН КУН ЗАНГ МО

Бхагавати Самантабхадри — Праджняпарамита дхармакая,

|ॲ८अॱऄॗ॔८ॱॾॅग्बरॠॖॱघॾ॔ॱख़ॱॸॣॸऀ।

ЛОНГ ЧО ДЗОГ КУ БЕНЗАР ВАРАХИ
Валжраварахи — самбуогакая

Ваджраварахи — самбхогакая,

ब्रिलायदेन्द्रसम्द्रया<u>ई</u> यर्द्ध रङ्गीया सासुस्रा

**ТрУЛ ПЕ НАМ РОЛ ДЖЕ ЦУН ДРОЛ МА ЮМ** Досточтимая мать Тара — волшебная игра нирманакаи,

|गार्केयायादिवसार्केयार्क्ष्यायुवार्क्क्या

СОЛ ВА ДЕБ СО ЧОГ ТХУН НГО ДРУБ ЦОЛ

Молю вас, даруйте обычные и высшие сиддхи!

|अ८अ:कुअ:माठेअ:य:यज्ञ:गाः ४दे:व्या

САНГ ДЖЕ НЬИ ПА ПЕМА КА РЕ ШАБ Второй Будда — Падмакара,

|ग्रक्षरःश्र्याक्षःअर्हेदःदहेवःदूःगीःदतुअःग्रीःहे।

САНГ НГАГ ДЗО ДЗИН ДА КИ БУМ ГЬИ ДЖЕ

Держатель сокровищницы тайной мантры, владыка 100000 дакинь,

<u>|</u>ସ୍ଟ୍ରଞ୍ଜ୍ୟକ୍ଷୟଟ୍ରସ୍ଟ୍ୟକ୍ଷ୍ୟ୍ୟୁଷ୍ଟ୍ରଷ୍ଟ୍ରସ୍ଥ୍ୟବା

**ЧАНг ЧУБ СЕМ ПА ЛхА СЕ РОЛ ПА ЦАЛ** Бодхисаттва царевич Ролпа Цал,

|गर्भेयायादिवसभें।अर्केगाद्युत्रप्रेसाग्यास्थ्रेय।

СОЛ ВА ДЕБ СО ЧОГ ТУН НГО ДРУБ ЦОЛ

Молю вас, даруйте обычные и высшие сиддхи!

୲୕ଵ୕୕୷୷ୖୠ୵ୖୣଈ୕୵ୡ୕ୠ୕ୣ୵୷ୖଈ୕୶୲ୄ୕ୢ୴୵୵୳ୖ୵ଊୖ୶ୣୠୗ୵ୄ୲

ЗАБ ТЕР ГО ДЖЕ ЧОГ ГЬЮР ДЕ ЧЕН ЛИНг

Раскрывший врата глубоких терма Чокгьюр Дечен Лингпа,

|पगरःपपःपत्तःक्तःक्तःहें हे म्बे पहेरःस्य|

КА БАБ ДУН ДЕН ДОРДЖЕ ЗИ ДЖИ ЦАЛ

Владеющий семью нисхождениями Слова Дордже Зиджи Цел,

୲ୢୢୄ୷୷୵ୡୢୡ୕୕୶୶୶୷୕୶ଽ୕୵୕୳ୢୣ୕ଽ୕୶୵ୄ୕ୢୠ୕୵ୣ୕୵୵ୄ

ГЬЯЛ ТЕН САЛ ДЗЕ ПЕМА ГАР ГЬИ ВАНГ

Проясняющий Учение Победителя Пема Гаргьи Вангчук,

*ঀঀয়৾য়*৾য়য়৾ঀয়য়৾য়য়৾য়য়৾য়ঀয়ৢয়ৼ৾য়য়ৢয়ৼৢ৾য়ঀ

СОЛ ВА ДЕБ СО ЧОГ ТхУН HrO ДрУБ ЦОЛ Молю вас, даруйте обычные и высшие сиддхи!

।ग्वत्रःषटः बयः क्रुषः श्चेतः ग्रॅंयः सर्हेतः यदे।

ШЕН ЯНГ ЗАБ ГЬЕ МИН ДРОЛ ДЗО ДЗИН ПЕ

Далее, держателей сокровищницы глубины и обширности, созревания и освобождения —

<del>|</del>୫୮ଅଞ୍ଚୁମ୍ଲ୍ରଅପ୍ୟମ୍ୟଅଧ୍ୟୁଅଞ୍ମ୍ୟ

ЦА ГЬЮ ЛА МА ПХАГ МА НЬЮР ДЗЕ ЛХА

Лам — коренных и линии Арьи стремительной богини,

| सःमाञ्चरार्दे हे केंश्यूटा कु अर्के त्या

**ЦА СУМ ДОРДЖЕ ЧО СУНг ГЬЯ мЦО ЛА** Океан Трёх корней и ваджрных защитников Дхармы,

|गर्बेय'च'रदेवब'र्बे'सर्केग'द्युव'दर्देब'श्वाच'र्ड्सेय|

СОЛ ВА ДЕБ СО ЧОГ ТхУН НГО ДрУБ ЦОЛ Молю, даруйте обычные и высшие сиддхи!

दिश्रायमारसुदायदे त्र्री क्रुन विदाशत्रुव।

**НгЕ ПАР ДЖУНг ВЕ ЛО ГЬЮ ШИНг СА ЛЕН** Пусть отречение увлажнит почву моего ума,

|भूष|'तश्रअ:'५ष|'यदे:भूव'त्वुदशःर्कर:रु:'५८२|

ЛхАГ САМ ДАГ ПЕ ДЖОН ТрУНг ЦАР ДУ НгАР Пусть взрастут леса чистых помыслов,

<u></u>ૡ૽ૺ૾ઌૢૺૹૹ૽૱૽ૼૡ૽ૺૡઌૣૹઌૢઌૣઌૣ૱૱ઌૹૢ

ИЕ ШЕ ЧЕН ПОЙ ДРЕ БУ ЮР ЗА ВЕ

И опираясь на плоды великого Знания,

# र्दिन महिन्न सुन सीना तस्य प्राया प्रमासिन स्वार्थ

ДОН НЬИ ЛХУН ГЬИ ДРУБ ПАР ДЗЕ ДУ СОЛ

Две цели<sup>1</sup> спонтанно осуществятся!

|डेबायायदीरभूराद्वीबाबेबार्ब्स्यायैहारुदेश्च्यायैहारुदेश्च्यायञ्चयायञ्चयायञ्चयायञ्चयायञ्चयायञ्चराद्वीवायञ्चरा द्रमञ्जूबादवाद्ववाद्वीवायञ्चरायञ्चयार्वेद्वाञ्चर्याः स्वताद्वेद्वाञ्चर्याः स्वताद्वेद्वायाः स्वताद्वेद्वायः स्वत्वयः स्वत्वयः स्वत्वयः स्वत्वयः स्वत्वयः स्वत्वयः स्वत्वयः स्वत्वयः स्वत

По настоятельной просьбе Карма Кьенце Даргье, владеющего тройным мастерством, написать необходимую часть для глубокой практики, несущей созревание и освобождение, которую он сопроводил подношением статуи из ляпис-лазури, это написал счастливец, что носит имя Видьядхара Донгак.

## ७०। । दर्गेरमा निक्त महिन ह्यें त्या स्वतः हिना त्यमा स्वरूप कें नार्केन सम्बद्धाः स्वरूप स्वरूप सम्बद्धाः नार्मिन सम्बद्धाः सम्बद्धाः सम्बद्धाः सम्बद्धाः सम्बद्धाः

# Из Терма ума «Глубокая сущность Тары» Ритуал мандалы — сущность двух накоплений

वर्लेश् रुष्टु रूप्ये Хвала Гуру — Арья Таре!

भूत्युम् ज्याना विस्त्र मुस्यान्त्र । क्रिम् क्षित्र दिन्य मुस्य मुस्य मुस्य मुस्य प्रमान । विश्वेत्र प्रमान मुस्य प्रमान । विश्वेत्र प्रमान । वि

Воздав хвалу Матери Таре — чудесной активности, рожденной сердцем Вождей и их Сынов трёх времен, разъясню практику, что соответствует крия и чарьятантре. Эта сокровенная сущность, будучи краткой и наиболее сущностной, не требует множества приготовлений. Поэтому [здесь разъясняются] обширная и ежедневная практика, большая и сжатая форма.

ઽા દીરઃ જૈવાનું અન્ય ગ્રી પ્રિક્ષિર પ્રાપ્त કેવાનન કેવાનન કેવાના વધાના વધાના કૃષ્ણ નાયા કેવાના વધાના કૃષ્ણ ત્ય સ્ત્ર ક્ષિત્ર પ્રિવર્ફ્ફિયા અત્ર ક્ષિત્ર વધાને કૃષ્ણ વના વધાને અર્જી અર્જી ત્યાન કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ સ્ત્ર ક્ષિત્ર પ્રિવર્ફ્ફિયા અત્ર ક્ષિત્ર વધાને કૃષ્ણ અર્જી અર્જી અર્જી વધાને કૃષ્ણ વધાને વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ ત્યા કૃષ્ણ કૃષ્ણ કૃષ્ણ કૃષ્ણ કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ અર્જી વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ અર્જી વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ અર્જી વધાને કૃષ્ણ અર્જી વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ વધાને કૃષ્ણ અર્જી વધાને કૃષ્ણ અર્જી

Первое. Пред образом, изваянием или статуей Досточтимой Тары и другими

<sup>1</sup> Две цели — (1) собственное пробуждение и (2) принесение блага другим

опорами Высших Драгоценностей установи на очищенной подставке две воды, обычные подношения, белую круглую торма, воду для очищения, мандалу для подношения, зёрна для разбрасывания и прочее. Если можешь, омойся и практикуй чистое поведение. Если не способен выполнить это, то отрекись с утра $^2$ от мяса и вина. Начни с Прибежища и зарождения Бодхичитты. Представляй, что:

अर्चे त्री. चेश्र श्वर हे. पर्दे चे श अरूच श्वर त्रित्र दें प्राची वारा र स्थाप

ДЮН ГЬИ НАМ КХАР ДЖЕ ЦЮН МА НГЁН СУМ ДУ ШУГ ПАР ГЬЮР В пространстве передо мной Досточтимая воочию пребывает.

बर्चे दर्गेब अर्ळेग गुबदिंश हे पर्व बरा

НАМО КЁН ЧХОГ КЮН НГЁ ДЖЕ ЦЮН МАР

Намо! В Досточтимой — воплощении всех Драгоценностей,

|नन्याःर्श्यायायर्वेर्ग्नामः ह्युनयासुः सक्री

ДАГ СОГ ДрО КЮН КЬЯБ СУ ЧхИ Я и все остальные скитальцы $^3$  обретаем Прибежище

12८.क्ट्रवार्ड्सेन्यवे सेस्रस्य सम्बद्धे ८.वर्षा

ЧАНг ЧхУБ МЁН ПЕ СЕМ КЬЕ НЕ Зародив устремление к Пробуждению,

<u>। बदार्सेदी त्यसात्रा त्यह्या यर द्यो</u>

ЗАБ МОЙ ЛАМ ЛА ДЖУГ ПАР ГЬИ Да вступим на глубокий путь!

|ळॅॅव|N'दाNदाN'दो| Собрание накоплений:

हि नर्द्व तयम् राज्जीया साम्

ДЖЕ ЦУН ПхАГ МА ДРОЛ МА ДАНГ Пред Досточтимой Арья Тарой и

भिंग्राचरु:र्ञामञ्जापत्राचर्या

ЧОГ ЧУ ДУ СУМ ШУГ ПА ЙИ Десяти сторон и трех времен

<u>|</u>କୁଦ'ପ'୬୍ବ'ସ୍ବ୍ୟ'ସ୍ୟବ୍ୟଟ୍'ଦ୍|

ГЬЯЛ ВА СЕ ЧЕ ТхАМ ЧЕ ЛА Всеми Победителями с Сынами,

<sup>2</sup> То есть до выполнения практики.

<sup>3</sup> То есть существа, вечно скитающиеся в круговерти перерождений.

|ମ୍ବ୍ୟୁଷ୍ଟ୍ୟୁସ୍ୟୁସ୍ଥିଦି

КУН НЕ ДАНГ ВЕ ЧАГ ГЬИ О

Преисполнившись верой, простираюсь!

|र्ये:र्नेग'वर्ग'र्श्वश्वयरंगे:दे|

МЕ ТОГ ДУГ ПО МАР МЕ ДрИ

Цветы, благовония, светильники, ароматы,

୲୶ୣ୷୲୕୶୷ୢୖଽ୷ୖୄୡ୲୷ୢୖୡ୶ୡ୲୷୲

ШАЛ ЗЕ РОЛ МО ЛА СОГ ПА

Яства, музыку и прочие подношения

*ઽ*ઽૣૼ૱ૡ૽૽ૢૼ૱ઌ૽ઽ૽૽ૢ૽૱ૹૄ૾ઌ૱૱ૡઌ૽ઌૺ

НгО ЧЖОР ЙИ КЬИ ТРУЛ НЕ БУЛ

Материальные и явленные умом, подношу.

।বেঘল্**ষ**'মবি'র্ক্কান্বস্কাম'ন্ট্রিষ'র্ম্য'নার্কাঝ।

ПхАГ МЕ ЦОГ НАМ ШЕ СУ СОЛ

Сонмы Арьи, примите, молю!

୲ଌ୕୕୩୕ଅଅଟ୍ୟଟ୍ୟଟ୍ୟ

ТхОГ МА МЕ НЕ ДА ТЕ БАР

В свершённых с безначальных времен и поныне

**ાં** સુંત્રું ત્યું ત્યાં સુંત્રું સાથે સાથે ત્રું તું સું

МИ ГЕ ЧУ ДАНГ ЦАМ МЕ НГА

Десяти недобродетелях и пяти «без промежутка»<sup>4</sup>

बिराया के किन्ने के किन्ने किन्ने

СЕМ НИ НЬОН МОНГ ВАНГ ГЬЮР ПЕ

Умом, поверженным сквернами, —

|ৠ৾য়|'য়'য়য়য়'ড়ৢৢৢৢঢ়ৢৢৢয়য়য়য়য়য়য়য়৾ৢ|

ДИГ ПА ТХАМ ЧЕ ШАГ ПАР ГЬИ

Во всех пороках — раскаиваюсь.

*୲*ଡ଼୶ୖୢଌ୕ଈ୕୕ଽ୵୷ୄୢ୕ୢ୷୷ୄୠ୵ୄୡ୕ୣ୷୕ଈ୕୷୶ୄ୲

НЬЕН ТХО РАНГ ГЬЯЛ ЧАНГ ЧУБ СЕМ

Шраваков, Пратьекабудд, Бодхисаттв

<sup>4</sup> Действия, ведущие в ад сразу после смерти без промежутка-бардо.

|कॅ'कॅ'क्रे]'चॅ'व्य'कॅग्रव्यक्ष

СО СО КЬЕ ВО ЛА СОГ ПЕ

И всех остальных рожденных⁵

|5्रभ'गञ्जुअ'5्गे'च'ॐ'चञ्चग्रञ'दादे|

ДЮ СУМ ГЕ ВА ЧИ САГ ПЕ

Накопленным в трех временах добродетелям

ๅฅฬัร สมฆาณสำครทาพาระ

СО НАМ ЛА НИ ДАГ ЙИ РАНГ

И заслугам я радуюсь!

|बोसबांउद:इसबांग्रीबायबसाय:५८|

**СЕМ ЧЕН НАМ КЬИ САМ ПА ДАН**г По желанию существ,

<u>|र्</u>वे खे.वे.वंबे हे.के.वर्

**ЛО ЙИ ДЖЕ ТРАГ ДЖИ ТА ВАР** Согласно особенностям их ума,

किःसुदःश्चवःर्सेदःश्चेषाःयःधी

ЧЕ ЧУНг ТхУН МОНг ТхЕГ ПА ЙИ Великой, Малой, Общей Колесницы

किंशगीःविवस्यात्रीम्म्या

**ЧО КЬИ КхОР ЛО КОР ДУ СОЛ** Колесо Дхармы, прошу, поверните!

विवित्रः यः हैं श्चित्र संह्रेंद यम

**КхОР ВА ДЖИ СИ МА ТОНг БАР** Пока сансара не опустеет,

<u>|શુ:ઽ૱:શ્રે:ૡઽૡ:શુળૄૹ:ફ્રે:ધોશ્ર</u>ા

**НЬЯ НГЕН МИ нДА ТХУГ ДЖЕ ЙИ** Не уходите в нирвану. Милосердно

।রুব।:ପরুঝ:कु:सर्द्धर:ସ୍ତିर:ସ:୴।

ДУГ НгАЛ ГЬЯ мЦОР ЧЖИНг ВА ЙИ На тонущих в океане страданий

<sup>5</sup> То есть существами шести уделов

बिस्र अन्य स्थान । स्थान स इस्त्री स्थान स

Существ взирайте, молю!

|ଘଟ୍ୟା'শীঝ'অঝিঁଟ'র্মঝ'ౘ'অঝঘ্রম্ম'ম।

ДАГ ГИ СО НАМ ЧИ САГ ПА

Все собранные мной заслуги

|ସਖ਼ਖ਼੶ঽ৴੶ঀ৴੶ড়ৢ৾৾৾ঢ়ॱয়ৢ৾৴৾য়ৢ৴৻ঀ৾৾৾৾৾য়

ТхАМ ЧЕ ЧАНГ ЧУБ ГЬЮР ГЬЮР НЕ

Да послужат причиной пробуждения для всех.

रिटार्धेर क्षेत्र्वित्र क्षेत्र क्षेत्र

РИНг ПОР МИ ТхОГ ДрО ВА ЙИ

И пусть в силу этого я без промедления

विद्वेत्रयदे द्यंय दुः यद्या शुर्रे देया।

ДРЕН ПЕ ПАЛ ДУ ДАГ ГЬЮР ЧИГ

Стану славным вождем скитальцев.

ठाळे ५ द्या च्रीत द्वापण त्री Благословение подношений:

ОМ ВАДЖРА АМРИТА КУНДАЛИ ХАНА ХАНА ХУМ ПХЕТ ОМ СВАБХАВА ШУДДХА САРВА ДХАРМА СВАБХАВА ШУДДХО ХАМ

ग्रम्भः स्तुत्यः यहूँ वर्गे द्यारे विदा

НЕ ЮЛ ПЕМО КЁ ПЕ ШИНг

Страна и Место — Чистая земля, усыпаная Лотосами

<u>|</u>दुबैवशद्दरक्कुब्दर्गेद्रर्क्षद्रःबेदयर|

ЙИБ ДАНГ ГЬЕН КЁ ЦХЕ МЕ ПАР

Прекрасная, в бесчётных украшеньях,

|सु:स्य:हेर:पर्दे**त**:प्यश्युव:यदी

ЛхА ДЗЕ ТИНГ ДЗИН ЛЕ ДрУБ ПЕ

Сотворена божественным самадхи и

|अर्केद:ह्यायययाक्ष:क्षे:विय:यर:वीर।

ЧхЁ ДЗЕ САМ МИ КхЬЯБ ПАР ГЬЮР

Становиться невообразимым подношеньем,

|ॐरवई'छार्द्र"पूर्ड "पृष्टे "कुंचे "कार्ये मे "वाह्रे "के से दू "न्यू छार्र हैं।

ОМ ВАДЖРА АРГхАМ... <sup>6</sup> ПАДЬЯМ... ПУШПЕ... ДхУПЕ... АЛОКЕ... ГАНДХЕ... НАЙВЕДЬЯ... ШАБДА А ХУМ ОМ ВАДЖРА САПХАРАНА КХАМ

देवशर्षेनासर दर्गेव सर्केन हैं त्या सुनासर्के र त्यनुत्य या है।

Вначале осуществляй восхваление и подношение всем Драгоценностям в общем:

ફુંવાયત્વર્દ્ધાર્યાયાયું ત્રાં આમુવ્યત્વામુશ્વાર્યાત્વરશ્વાયાય અશ્વર્યાત્ર અદુવાયી વચાયાવર વર્દ્ધા શાસુ દંદ

ЧхОГ ЧУ ДЮ ЩИ ЛА МА ГЬЯЛ ВА СЕ ДАНГ ЧЕ ПА ТХАМ ЧЕ ДЮН ГЬИ НАМ КХАР ВАДЖРА САМАДЖА

Учителя четырёх времён и направлений десяти, все Победители и Сыны со свитой!

В пространстве предо мною ВАДЖРА САМАДЖА

અ<sup>ૢ</sup>ૡૢૹૹ૽ૹૹ૱૱ૣઌૣ૱૽ૢ૽૱ૡ૽૽ૼ૱ૢ૽ૢ૱૽ઙ૾ઽ<u>૽</u>

**МА ЛЮ СЕМ ЧЕН КЮН ГЬИ ГЁН ГЬЮР ЧИНг** Защитник всех без исключения существ,

|नर्द्र-खें-दर्युद्र-चरुषाकी:नव्यद्र-वर्ष्ट्रेक्षषाक्षर्य-सर्वद्र

ДЮ ДЕ ПУНГ ЧЕ МИ ЗЕ ДЖОМ ДЗЕ ЛХА

Бог, сокрушивший Мару с злобным войском!

। दर्देश इस्र स्वाया सामा हिन स्वाया सामा

НГЁ НАМ МА ЛЮ ДЖИ ЩИН КХЬЕН ГЬЮР ПЕ

Молю — реальность всю познавший так как есть, —

ЧОМ ДЕН КХОР ЧЕ НЕ ДИР ШЕГ СУ СОЛ

Сюда приди, о Бхагаван, со свитой!

<u>|પદ્ગામાસભાષોર્</u>ફ્રો

ПАДМА КАМАЛАЕ СТВАМ

মের মের মের বিষারী Молитва Семи Ветвей.

हिः स्नेन्सुः न्यार्स्धेयाया यस्तिः तहिया हेत्राता

ДЖИ НЬЕ СУ ДАГ ЧОГ ЧУ ДЖИГ ТЕН НА

Всем Татхагатам мира десяти сторон

<sup>6</sup> Троеточие обознает «ОМ ВАДЖРА---А ХУМ». Например «ОМ ВАДЖРА ПАДЬЯМ А ХУМ» и т.д.

И трёх времен — Львам<sup>7</sup> средь людей —

|पर्वाचीयायायुयारे र्वाष्ट्रययाउर्य।

ДАГ ГИ МА ЛЮ ДЕ ДАГ ТХАМ ЧЕ ЛА

Всем им без исключенья

|युषाद्राद्याचीद्रीद्राद्यम्

ЛЮ ДАНг НгАГ ЙИ ДАНг ВЕ ЧАГ ГЬИ О Почтенье выражаю телом, речью и умом.

|पवर में क्वेंद्रपदे क्वेंद्रप्य केंद्रप्य द्या मीया

ЗАНГ ПО ЧО ПЕ МОН ЛАМ ТОБ ДАГ ГИ

Силой пути стремленья к Благому Поведенью

क्रियनवस्य उन्धेन्ती सर्वे सुसन्

ГЬЯЛ ВА ТХАМ ЧЕ ЙИ КЬИ НГОН СУМ ДУ

Всем Победителям, представленным воочью,

बिटवी:रुय:क्षेत्युय:रव:वहुद्य:धैया

ШИНг ГИ ДУЛ НЬЕ ЛЮ РАБ ТУ ПА ЙИ

Простёртыми телами, бессчётными как атомы Вселенной,

क्रियनगुरुयम्बर्मादर्खयां

ГЬЯЛ ВА КУН ЛА РАБ ТУ ЧАГ ЦЕЛ ЛО

Всем Победителям выражаю полное почтенье.

| इया गरिया से दा दा दाया से दाया सम्बाद

ДУЛ ЧИГ ТЕНГ НА ДУЛ НЬЕ САНГ ДЖЕ НАМ

На каждом атоме — столь Будд сколь атомов Вселенной,

|बरबाक्कुबाबुबाकी:द्वुबाबावतुवाबाय:द्वा|

САНГ ДЖЕ СЕ КЬИ У НА ШУГ ПА ДАГ

И (каждый) Будда — посреди Сынов.

निः भूरकें वार्री नहीं दबा हु सब सार्य वार्य वार्य

ДЕ ТАР ЧО КЬИ ЙИНГ НАМ МА ЛЮ ПА

Так представляю Дхармадхату всё,

*ব্রমমন্তর্ক্র*থানার্যাদীমাল্যনের র্মিমা

ТхАМ ЧЕ ГЬЯЛ ВА ДАГ ГИ ГАНГ ВАР МЁ

Заполненное Победителями сплошь.

<sup>7</sup> Львы, т.е. бесстрашные — Будды; 10 сторон, т.е. повсюду; 3 времени — прошлое, настоящее, будущее.

|**२**.२व|.यक्व|य.त.श्र.बट्के.अकू.क्या

ДЕ ДАГ НГАГ ПА МИ ЗЕ ГЬЯ мЦО НАМ Неистощимым океаном прославлений,

|ব্রুকেশ্রী অব অবা ক্রু মার্কীর স্ক্র শ্রে শ্রুকা

ЯНг КЬИ ЙЕН ЛАГ ГЬЯ МЦО ДрА КУН ГЬИ На все лады звучащих мелодий океаном,

<u>|कुथनग्रुबक्चैः थेंब मुबर्गमन्दिन्छेटः।</u>

**ГЬЯЛ ВА КУН ГЬИ ЙОН ТЕН РАБ ДЖО ЧИНг** Всех Победителей достоинства превозносящим,

|বর্বস্বানীযাম'শ্রমমত্র্বব্বানীম'বৠি

ДЕ ВАР ШЕГ ПА ТХАМ ЧЕ ДАГ ГИ ТО

В-блаженство-перешедших всех я восхваляю.

<u>| ब्रेन्ज्नाद्यायाञ्चेराचाद्यायाद्या</u>

МЕ ТОГ ДАМ ПА ТРЕНГ ВА ДАМ ПА ДАНГ Чудесные цветы, чудесные гирлянды,

*ૹ૾૾ઌઃૹૢૢ૱ૢૢ૱ૹ*ૻૢૢઌૻૻ૽૽ઌ૽ૹૢઌૼ૽૽ઌ૽

**СИЛ НЬЕН НАМ ДАН** ДЖУГ ПА ДУГ ЧОГ ДАН Цимбал звучанье, умащенья, наилучший зонт,

|सरसेसर्केम्दरन्त्वनुष्ट्रिंसद्सप्सप्स

**МАР МЕ ЧОГ ДАН** Г ДУГ ПЁ ДАМ ПА ЙИ И лучшие светильники, и чудо благовоний —

क्रुवाय दे द्याव्य दे सर्के द्यर पश्ची

**ГЬЯЛ ВА ДЕ ДАГ ЛА НИ ЧО ПАР ГЬИ** Всё это в дар Победоносным подношу.

|वःगवतःद्रयःयः क्रुययःद्रदः द्वेः सर्वेजःद्रदः।

**НА63А ДАМ ПА НАМ ДАНГ ДрИ ЧОГ ДАНГ** Чудесные одежды и благоуханья,

<u>ष्ट्रियसुरयारीयम्बर्ध्ययम्दरा</u>

**ЧЕ МА ПХУР МА РИ РАБ НЬЯМ ПА ДАН**г И горы Меру благовонных порошков,

|বর্গীর্মান্তর্মমান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্মান্তর্

КО ПА КЬЕ ПАР ПХАГ ПЕ ЧОГ КУН ГЬИ

Что приготовлены чудесно, расположены,

ক্রিএন ন ন্বাথার মার্ক্তর্থন নহী। ГЬЯЛ ВА ДЕ ДАГ ЛА НИ ЧО ПАР ГЬИ Всё это в дар Победоносным подношу.

੍ਰਿਤ੍ਰ੍ਹਾਜ਼੍ਰਾਕਾਬਲਾਲਤ੍ਰਕਾਘਵਲਾਲ। ДЕ ДАГ ГЬЯЛ ВА ТхАМ ЧЕ ЛА ЯНг МЁ Я всем Победоносным предназначив,

|पन्न में श्रुं प्राप्त प्रदेश श्रें प्रश्निय प्राप्त था।
ЗАН ПО ЧО ЛА ДЕ ПЕ ТОБ ДАГ ГИ
Могуществом доверья Благому Поведенью,

क्रियान ग्रादाया सुवा परकें या सकें न पर प्रकी

**ГЬЯЛ ВА КУН ЛА ЧАГ ЦАЛ ЧО ПАР ГЬИ** Всем Победителям, с почтеньем, подношу.

१२६५ क्रवायले सूट वाही सुवा द्वट वीय दी। до чаг ше дант ти муг вант ги ни

Под властью страсти, тупости и гнева,

ЛЮ ДАНг НгАГ ДАНг ДЕ ШИН ЙИ КЬИ КЬЯНг Я телом, речью, также и умом

ষ্ট্রিবা মান্র বাদী মান্র ক্রী মান্য ই মার্ক্ট মান্য

ДИГ ПА ДАГ ГИ ГЬИ ПА ЧИ ЧИ ПА Порочные деянья совершал —

| ने न्या अस्य उन्य न्या वीका के के न्य व्यवस्था де даг тхам че даг ги со сор шаг

O всех и каждом сокрушаюсь. धिन्यायायुरी:कुर्यायागुरादरायद्याकुर्यायुर्या

**ЧОГ ЧУ ГЬЯЛ ВА КУН ДАН** САНГ ДЖЕ СЕ Всех Победителей, Сынов будд десяти сторон,

|रदक्कित्रदेशकादेदःश्चित्रदेदःशुक्तिःदेदः।

РАН<br/>г ГЬЯЛ НАМ ДАН<br/>г ЛОБ ДАН<br/>г МИ ЛОБ ДАН<br/>г Пратьека<br/>будд, кто в Обученьи и не-Обученьи<br/>8

<sup>8</sup> То есть тех, кто на Пути Обучения и Пути Не-обучения-более.

বিশ্বিশ্যুর শ্রীনের্মার ব্রামান্য ব্রামান্য ব্রামান্য ব্রামান্য ব্রামান্য বর্মার ব্রামান্য বর্মার ব্রামান্য বর্মার বর্ম

|यादाइस्रायां सुँचायाय दुति यहेंचा हेता ह्रेंब्र्ज्या स्वराया ГАНГ НАМ ЧОГ ЧУ ДЖИГ ТЕН ДрОН МА НАМ К всем десяти сторон Светильникам Вселенной,

|ব্রুমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমান্ট্রমা

| АПА ТАТАПАТАПАТАНАТА ТАН ТЕЛА ТОН ПО ДЕ ДАГ ДАГ ГИ ТХАМ ЧЕ ЛА К вам всем, Защитники, взываю,

विविर्धित्व व सेन्धर वर्क्नेर वर वर्भुषा

**КхОР ЛО ЛА НА МЕ ПАР КОР ВАР КУЛ** Непревзойдённое вращайте Колесо<sup>9</sup>.

ষ্ট্রান্থের ইবিশ্বান্থের নির্দান্থা Нья нген да тон ганг Ше де даг ла О те, кто пожелал явить уход в нирвану!

বিশ্বিশ্যুর্থাধর্নী বেন্বিরিষ্ট্রীম।

**ДрО ВА КУН ЛА ПХЕН ШИНг ДЕ ВЕ ЧИР** Для процветанья, счастья всех скитальцев,

|पञ्जथःपद्येटवीःस्यःश्लेद्वत्वायःयरःषटः।

КАЛ ПА ШИН ГИ ДУЛ НЬЕ ШУГ ПАР ЯНг Останьтесь столь же кальп, сколь атомов Вселенной!

বিদ্যানী সাহাথ মি হৈন স্ক্রুহনা মিথান হান্ত্রী। ДАГ ГИ Тхал МО РАБ ДЖАР СОЛ ВАР ГЬИ Сложив ладони, я молю.

|स्वाप्तक्यायाद्दासकेद्वेदायन्वारायाद्दा।

ЧАГ ЦАЛ ВА ДАНГ ЧО ЧИНГ ШАГ ПА ДАНГ Почтеньем, подношеньем, сокрушеньем,

<sup>9</sup> Колесо (Колесницы) Учения, везущей существ к освобождению.

ষ্ট্র মন্ত্র দ্বীমন নাম্ব্র মন্ত্র মন্ত্র

प्रेंग्फूश्हुँ नद्याद्दासम्प्रशास्त्रस्य स्थान स्यान स्थान स्थान

ૡૢ૱ઽઽઌ૽ૼઽ૱૾ૄૢૢૺૼૢઽઽ૽૽૽ૢ૽૽ૼૹ૾૽ૼૼૺૺ૽૽૱ઌૢ૱

**ЛЮ ДАНг ЛОНг ЧЁ ГЕ ЦхОГ КЮН** Тела, услады<sup>10</sup> и всё собрание добродетели

ব্রীব্যবারী হ'বর জী ক্লুব্যবার শাঃ

ЛИНг ЩИ РИ РАБ НЬИ ДАР ЧЕ Четыре континента, Меру, Солнце и Луну,

ସ୍ଥ୍ୟ ରିଫି ଫିମ୍ୟ ରୁଁ ମ୍ୟୁଷ୍ୟ ରି ପ୍ରସଃ

ЛхА МИй ЛОНг ЧЁ САМ МИ КхЬЯБ Неохватные умом услады людей и богов,

गुन्न न बर कर्के द यद हो न सुर के

КЮН ЗАНГ ЧХЁ ПЕ ТРИН ПХУНГ ЧХЕ

Клубящиеся облаками подношений Самантабхадры

য়ৢৢয়৾য়য়য়ৢয়য়ৢয়য়

**ГЬЮН МИ Ч**хЕ **ПАР ТрУЛ ДЖЕ ТЕ** Непрерывно проявляющиеся

दर्गोन् अर्ळेग रेन केन स्यापासुसः

КЁН ЧХОГ РИН ЧХЕН ЦА ВА СУМ

Океану Высших Драгоценностей, Трёх корней,

<sup>10</sup> Имеется ввиду всё, приносящее наслаждение. Материальное богатство в том числе.

केंबाश्य केंद्र स्मृत्तु अर्के पश

ЧхЁ СУНг НОР ЛхА ГЬЯ мЦхО ЛА

Защитников Учения и Божеств богатства

त्रुषायषाम्यापृ त्यत्यायरायग्रीः

ГЮ ПЕ ТАГ ТУ БУЛ ВАР ГЬИ

Постоянно почтительно подношу.

বর্মিস্'রঝঝ'র্ক্টিবাঝ'রুর'ম্বার্ম্রিবাঝ'রঝঃ

СЁ НАМ ЦХОГ ЧХЕН РАБ ДЗОГ НЕ

Благодаря полному завершению великого накопления заслуги

**धेः,वेशःश्रूदःचःक्वुश्यमः,वेवा**श

ЙЕ ШЕ НАНГ ВА ГЬЕ ПАР ЩОГ

Пусть сияние Знания распространится!

ऄऀ॔ॹॖॱड़ॱॸ॓ॱॹॱॣॱॵॱढ़ॗऀॱॺक़ॱॸॾॣॱॺॾ॒ख़य़ॗॱॾ॔ऄॱॿॢॼॎॣॗॗॗऀऀऀ

ОМ ГУРУ ДЕВА ДАКИНИ САРВА РАТНА МАНДАЛА ПУДЖА МЕГХА А ХУМ

लेशसङ्घास्य Таково было подношение мандалы

वर्केश सम्सामुक्षर्केशन्दरन्यो एत्वन्दर

НАМО САНГ ДЖЕ ЧХЁ ДАНГ ГЕ НДЮН ДАНГ

*намо* Будда, Дхарма, Сангха,

<u>चुःसप्पे:५सःस्वायतः तर्वे:५८%</u>

ЛА МА ЙИ ДАМ КхА нДрО ДАНг

Гуру, Дева, Дакини

**ळें**शश्चरकेंत्रः ञ्चाया हेत्रः ग्रीः यदयाः

ЧхЁ СУНГ НОР ЛХА ТЕР ГЬИ ДАГ

Защитники Учения, Божества богатства, Владыки кладов!

पो: **नेश** वाडेवा वी दें दें त्यश

ЙЕ ШЕ ЧИГ ГИ НГО ВО ЛЕ

Из единой Сущности — Знания —

**२८:प्रवितःसःयग्राग्राग्राश्चेरःप्यरः**ङ्गेत्र

РАНГ ЩИН МА ГАГ ЧИР ЯНГ ТЁН

Природа беспрепятственно проявляется

श्वाबाहे स्वायबाह्य द्या के

ТхУГ ДЖЕ ТрИН ЛЕ МЕ ПА ЧхЕ

И чудесные деяния Милосердия,

पर्वो गुन श्चित्रभाद्र अर्वो न श्चुर पश्

ДрО КЮН КЬЯБ ДАНГ ГЁН ГЬЮР ПА

Даруют всем скитальцам Прибежище и Защиту!

अधिन'नक्षेत्र'नन्ग'३न'<u>षिन'</u>क्रअशत्यः

КхЬЕН ЦЕЙ ДАГ НЬИ КХЬЕ НАМ ЛА

Вас — средоточие Любви и знания —

*चुवाप्तर्कत्पन्ध्रेन्द्वश*्च्यान्यस्यः अक्रेश

ЧхАГ ЦхАЛ НЬИНГ НЕ КЬЯБ СУ ЧхИ

Восхваляем от всего сердца и в Вас обретаем Прибежище

ૡૢૹઃ૬ઽ૽ૡ૽ૺૼઽૹ૽ઙૄ૽ૢૺૼૢૼ૱ૹ૾૽ૼૼૢૼઌ૱૽ૡ૽ૢૡ૾

ЛЮ ДАНГ ЛОНГ ЧЁ ЧХЁ ПАР БУЛ

Делаем подношения тел и услад!

यर्वा:र्रः अद्यवः प्यश्चे अशः उत्र सुस्र अश

ДАГ ДАН ТХА ЙЕ СЕМ ЧЕН НАМ

Я и все бесчетные существа

ह्वा हु ज्ञ्चा या हे या पश्ची या सर्हि या से त्या

ТАГТУ ТхУГ ДЖЕ КЬЯБ ДЗЕ СОЛ

Просим Вас постоянно милосердно осуществлять защиту!

बद्दाद्दायार्बेद्दायात्रीयाद्दा

НЕ ДАНГ НЁ ПА ЩИ ВА ДАНГ

Усмирите болезни и всё вредоносное!

केंद्रन्यर्भेद्रानुम्रमायसेत्याचाद्रमः

ЦхЕ ДАНГ СЁ НАМ ПХЕЛ ВА ДАНГ

Увеличьте заслуги и долголетие!

न्यकाराकेर्देन इस्रायासास्यान्य

САМ ПЕ ДЁН НАМ МА ЛЮ КЮН

Даруйте благословение, чтобы осуществились

क्रिंगचलेन प्रयाचयम विनयीम र्से चम

ЧхЁ ЩИН ДрУБ ПАР ДЖИН ГЬИ ЛОБ

Все без исключения пожелания, что соответствуют Учению!

लेश एर्नेन्दिन परिष्य Такова молитва о достижении желаемого.

<u> दे,ष्याची,चया इ.पर्श्व,श्रापा अष्ट्र्</u>त,त्रापा अष्ट्र्य,त्राप्त्य,यासीया प्रतीया ख्रीट्रापा हुन्य प्रतीय प्रतीय

Теперь трижды будут свершаться подношения и хвала именно Досточтимой

РАНГ НЬИ КЕ ЧИГ ДРЕН ДЗОГ СУ

Лишь только отчетливо вспомню

<u>इ.पर्व्यतस्यामाश्राद्धः</u> स्यामायायदः

ДЖЕ ЦЮН ПхАГ МЕ КУР САЛ ВЕ И Досточтимой Арьи является Тело.

ञ्ज्ञायात्रामः ज्ञासेटा द्वै त्यूटा त्यु

ТхУГ КАР ДА ТЕНг ТАМ ДЖАНг ГУ Из зеленого *ТАМ*, что в сердце стоит на луне,

दे यम र्देद बेर द्यवा प्यम वर्देन

ДЕ ЛЕ О ЗЕР ПАГ ЙЕ ТрЁ Исходят света лучи бесконечно.

यसवाशास्त्रसम्प्रियान्तेरावाडेवान्दः

ПхАГ МА НАМ ТрУЛ НЬЕР ЧИГ ДАНг Двадцать один облик Арьи волшебный

**५र्गोन्** अर्ळेग् कु अर्ळे ह्वेन पर्हे पः

КЁН ЧхОГ ГЬЯ мЦхО ТрИН ТрО ВА И облака океана Высших Драгоценностей

अर्थे ब.ग्री.चेत्राःशीवरःश्लीचः ही च.र्टराःशीयः

ДЮН ГЬИ НАМ КхАР ЧЕН ДрАНг ГЬЮР Призываются в пространство предо мной.

ट्रैश् श्चे से तेंदर्या या स्वर्थ से से दिन हो दशश

ТАМ КЬЕ МЕ О САЛ ЧХЁ КУ ЙИНГ

ТАМ Пространство Дхармакаи, нерождённая ясность сияющая,

यवावाबास्त्रेन्यस्वाबास्यः स्वरं प्रेशः

ГАГ МЕ ПХАГ МЕ ЙЕ ШЕ КУ

Арьи беспрепятственные Тело и Знание

गरायरुषाञ्चायस्यारुपरान्यः १

ГАНГ ДУЛ ГЬЮ ТРУЛ ДРА ВАР ЩАР

Возникают как волшебная сеть, любого укрощающая.

र्श्वरायानेवायाष्युद्धः पृरदेश्

**ЦхУР ЩЕГ АРЬЯ ТАРЕ ДЖА** Приди же, *АРЬЯ ТАРЕ ДЖА*!

वर्वादर वर्षे वाश्वामावरे वे से र

ДАГ ДАНГ ДРО ЛА ТХУГ ЦЕЙ ЧХИР

Из любви и милосердия ко мне и скитальцам,

ньи къи дзу трул тху йи ни

Силой своего волшебства,

<u>ই:শ্বীদ্রামর্ক্রিদ্রায়ার বার্যারিদ্রায়</u>

ДЖИ СИ ЧхЁ ПА ДАГ ГЬИ ПА

Пока я осуществляю подношения,

दे:श्रेद्रपर्देशः युक्रपत्वाषासुः वार्षेत्यः

ДЕ СИ ЧОМ ДЕН ЩУГ СУ СОЛ

Благодатная, пребывай здесь, молю!

યુક્તું,યા.બ.તા.તા.જી.ફ્રીફ

ПАДМА КАМАЛАЕ СТВАМ

क्षें दर्देश वर्ते र पीद यश तुर व पीश

ОМ НГЁ ДЖОР ЙИ ЛЕ ДЖУНГ ВА ЙИ

ОМ Материальными и порожденными умом

শূব্দু বৰ্হ ইবি অঠি দুইব শ্ৰীক

КЮН ТУ ЗАНГ ПОИ ЧХЁ ТРИН ГЬИ

Облаками подношений Самантабхадры

क्रेंबर्टीटबर्मुबयररजगट्टीबरि

ЧхЁ ЙИНг ГЬЕ ПАР КАНг ДЖЕ ТЕ

Заполненное обширное Дхармадхату

यसवाबाकाकार्क्केन्यामार्गिक्राचारकाकार्केन्य

ПхАГ МА ДрОЛ МА КхОР ЧЕ ЧхЁ

Арья Таре со свитой подносим!

ОМ АРЬЯ ТАРЕ САПАРИВАРА ВАДЖРА АРГхАМ ПАДЬЯМ ПУШПЕ ДхУПЕ АЛОКЕ ГАНДХЕ НАЙВЕДЬЯ ШАБДА ПРАТИЧЧХА СВАХА

คิง ลูส รุรง จรางสี รางสูง Так призываешь и делаешь общие подношения.

र्षे प्रशृह्ण्हुः विस्रवायासुस्राङ्केत्-वहुत्-द्वायायद्वीत-द्वः

ОМ А ХУМ КхАМ СУМ НЁ ЧЮ ПАЛ ДЖОР ДАНг ОМ А ХУМ Великолепие трёх миров, сосуда и сока<sup>11</sup>,

यद्यात्युश्वर्यदश्चिद्राद्योळीयश्रातुनः

ДАГ ЛЮ ЛОНГ ЧЁ ГЕ ЦХОГ КЮН

Мои тело, услады<sup>12</sup> и все собрания добродетели

. श्वाश हेरी पद्या केट **सम्मा**य प्रत्या

ТхУГ ДЖЕЙ ДАГ НЬИ НАМ ЛА БУЛ

Подношу Милосердным Владыкам.

বল্পান্থ শ্ৰীন শ্ৰীপান মূন সু শাৰ্মিনঃ

ЩЕ НЕ ДЖИН ГЬИ ЛАБ ТУ СОЛ

Молю, приняв это, даровать благословение!

क्रान्यम् मृत्यान् सङ्ग्रसङ्ग्रस्टिङ्

ОМ САРВА ТАТХАГАТА РАТНА МАНДАЛА ПУДЖА ХО

खेलास्ट्रिया दी द्वा पृष्ट्या मन्त्री वर्षेद्राय कुरा वर्षेत्र यादे कुरा वर्षेत्र कुरा वर्षेत्र वर्षेत्र वर्षे

Так особенно поднеся мандалу, дважды произнесите **Двадцать одно восхваление** — царскую тантру восхвалений.  $^{13}$ 

क्षें दर्देश वर्ते र प्येद या श्रासुद व प्येश

ОМ НГЁ ДЖОР ЙИ ЛЕ ДЖУНГ ВА ЙИ

ОМ Материальными и порожденными умом

गुन्। न्य चर्चित्र अर्केन श्वेन श्वेन श्वेन

КЮН ТУ ЗАНг ПОЙ ЧХЁ ТРИН ГЬИ

Облаками подношений Самантабхадры

केंबर्द्यदेशस्य अयस्य विष्ट्रे

ЧхЁ ЙИНг ГЬЕ ПАР КАНг ДЖЕ ТЕ

Заполненное обширное Дхармадхату

यसवाबासाङ्गीतासायवित्राचरुबासाङ्गीता

ПхАГ МА ДрОЛ МА КхОР ЧЕ ЧхЁ Арья Таре со свитой подносим!

<sup>11</sup> Сосуд и сок — Мир и существа

<sup>12</sup> Имеется ввиду всё, приносящее наслаждение.

<sup>13</sup> Восхваление на странице

क्षेष्प्रुच मृत्रे अयुत्रे सुत्र वर्ष अङ्क्षेयुई सुक्षेड्र योष्ठायी माङ्के वे सेट्रु अस्य मित्रु सुत्रु ह

ОМ АРЬЯ ТАРЕ САПАРИВАРА ВАДЖРА АРГХАМ ПАДЬЯМ ПУШПЕ ДХУПЕ АЛОКЕ ГАНДХЕ НАЙВЕДЬЯ ШАБДА ПРАТИЧЧХА СВАХА

क्षेष्णुःहुः विस्रवायासुस्राङ्केत्यस्त्रुत्यस्यायस्त्रीतःत्यः

ОМ А ХУМ КхАМ СУМ НЁ ЧЮ ПАЛ ДЖОР ДАНГ ОМ А ХУМ Великолепие трёх миров, сосуда и сока,

चन्वा<sup>त्</sup>युश्वर्येन्शः ह्येन्-न्वेः र्केवशः गूवः

ДАГ ЛЮ ЛОНГ ЧЁ ГЕ ЦХОГ КЮН

Мои тело, услады и все собрания добродетели

য়ৢঀৗ৶ৼৢঢ়৴ঀ৴ঀ৾৻ৡ৾৾ঽ৾৾৾য়ৢঀ৶৻৸৻ঢ়ঀ৾৻৸৽

ТхУГ ДЖЕЙ ДАГ НЬИ НАМ ЛА БУЛ

Подношу Милосердным Владыкам

বল্পান্ত্ৰ ব্ৰীপাব্ৰুবাচু বাৰ্থিয়েঃ

ЩЕ НЕ ДЖИН ГЬИ ЛАБ ТУ СОЛ

Молю, приняв это, даровать благословение!

क्षेत्रम् मृष्याम् सङ्ग्रस्ट्रास्ट्रिश

ОМ САРВА ТАТХАГАТА РАТНА МАНДАЛА ПУДЖА ХО

अर्केन्यन्य अक्रुयार्वेन्यः स्यानुषा

Поднеся подобно показанному выше подношения и мандалу, [произноси]:

ধ্রবাবাঅশ্বামর্ক্রবাষ্ট্রীর ধ্রবাস্ত্রান্ট্র

ЧхАГ ЙЕ ЧхОГ ДЖИН ЧхАГ ГЬЯ НЬИ

Правая рука — в жесте высшего даяния —

श्चित्र श्चित्र स्वा श्चिर खुर यदे दिवाः

КЬЯБ ДЖИН ЧхАГ ГЬЯР ГЬЮР ПЕИ ОГ

Переворачивается вниз в жесте дарования Прибежища.

यद्याद्दःयशुरः चुःश्रृतः र्क्ष्दः त्रशः

ДАГ ДАНГ СУНГ ДЖА КЮН ЦХЮ НЕ

И приведя под неё меня и всех защищаемых,

वहवाबारागावायबारत्वाबार्व्या

ДЖИГ ПА КЮН ЛЕ УГ ЮНг ГЬЮР

Охраняет нас от всех опасностей.

डेबार्केबाया धुनायर्क्वया हेन्या चीनार्क्वन वासुकायों हो। यादा कर्केद्राया द्वारा सुत्या

Трижды с преданостью повтори **Двадцать одно восхваление**. И снова осуществляй общие подношения и подноси мандалу.

क्षेन्द्र्रेय वर्ते र प्येद व्यव शुरू व प्येश

ОМ НГЁ ДЖОР ЙИ ЛЕ ДЖУНГ ВА ЙИ

ОМ Материальными и порожденными умом

শূৰ চু বৰ্ষ ইবি মঠিদ শ্ৰীৰ শ্ৰীৰাঃ

КЮН ТУ ЗАНг ПОЙ ЧХЁ ТРИН ГЬИ

Облаками подношений Самантабхадры

केंबर्द्यदेशसुबयम्यात्यादः द्वाबरि

**ЧхЁ ЙИНг ГЬЕ ПАР КАНг ДЖЕ ТЕ** Заполненное обширное Дхармадхату

यसवाबासाङ्गीत्यासायवित्रः चरुबासाङ्गीत्रः

ПхАГ МА ДрОЛ МА КхОР ЧЕ ЧхЁ

Арья Таре со свитой подносим!

ૹ૾ૺૼૹૣ૱ૢૼ૽૽૱ૹઌૣ૽૽૽ૼૡૢ૽ૻ૱ઌ૾ૣૼૹૹ૾ૢ૽ૢ૽ઌૣઽ૾ૢ૽ઌૢૹૢૺૢૢ૱૽ૺૹઌ૽ૼૹ૽૽ૹૢ૽ૢ૽૽૽ૼૺૡ૽૽૾ૢૢૼૢઌૣ૽૽ઌ૽૽ૢ૾ૢ૾ૼૹૢ૽ૢૼૹૢૢ૽ૢ૽ૼૹૢ૾ૢ૽ૺૹૢ૽ૢ૽ૢ૽ૢ૽ૼ

ОМ АРЬЯ ТАРЕ САПАРИВАРА ВАДЖРА АРГХАМ ПАДЬЯМ ПУШПЕ ДХУПЕ АЛОКЕ ГАНДХЕ НАЙВЕДЬЯ ШАБДА ПРАТИЧЧХА СВАХА

ОМ А ХУМ КхАМ СУМ НЁ ЧЮ ПАЛ ДЖОР ДАНг ОМ А ХУМ Великолепие трёх миров, сосуда и сока,

चन्वात्युशःविंदशः क्षेत्रः दवोः क्षेत्वाशः गृतः

ДАГ ЛЮ ЛОНг ЧЁ ГЕ ЦхОГ КЮН Мои тело, услады и все собрания добродетели!

. श्वाबाहेतीयद्वाकृतः **हुवाबाहेतीयः** 

ТхУГ ДЖЕЙ ДАГ НЬИ НАМ ЛА БУЛ

Подношу Милосердным Владыкам

বল্পান্ত্ৰ শ্ৰীনাগ্ৰীপাবনুবাদ্য গৰিমেঃ

ЩЕ НЕ ДЖИН ГЬИ ЛАБ ТУ СОЛ

Молю, приняв это, даровать благословение!

के अस् मृष्याम् सङ्ग्रस्ट्रास्ट्राई

ОМ САРВА ТАТХАГАТА РАТНА МАНДАЛА ПУДЖА ХО

ৠয়য়য়ঀঢ়ৢঢ়ৼৢঢ়ড়ড়ৢয়ৢৢৢয়ৢঀয়য়য়

КУ ЛЕ ДЮ ЦИ ЧХЎ ГЬЮН БАБ

Из Тела Тары поток нектара ниспадает

ৼৼ*৻*ৼঀৠৼ৻ঀৢঢ়৾৽ৠৢ৾ঀ৾৽**ৢ**ঀ৾৽

РАНГ ДАНГ СУНГ ДЖЕ ЧИ ВО НЕ

И чрез макушку полностью заполняет

ଵୣ୕୕୕୕୕ଵ୶ୖୄ୵ଊୢ୶ୄ୕୕୕୕୕ୣ୶୶୷୷୷୷୷

ЩУГ ТЕ ЛЮ КЮН ГАНГ ВА ЙИ

Меня и всех защищаемых. Без исключения

च्चैत्रः त्र्यासः सः स्यान्यः स्यान्यः स्यान्यः

ДЖИН ЛАБ МА ЛЮ ЩУГ ПАР ГЬЮР

Все даруя благословения.

ธิลาสัลานาสูสานส์นาริมาส์มาส์มาสุลาสสานัสารลาวัฐา Для благословения с преданностью семижды повтори **Двадцать одно восхваление**.

|वर्हिन्स Торма:

कें नई छाई। ५ गूड़ जे ज व ज व है यर नगर।

ОМ ВАДЖРА АМРИТА КУНДАЛИ ХАНА ХАНА ХУМ ПХАТ Так освящай.

જ્ઞાની તે કે જાવા કર્યો કર્યો કે તા ની ફ્રેં છે. હું ક્રીટના

**ОМ СВАБХАВА ШУДДХА САРВА ДХАРМА СВАБХАВА ШУДДХО ХАМ** *Так очищай.* 

ইুন্'য়ন্ট'ব্ৰ'অথজি'অবা'অৰঃ

ТОНГ ПЕЙ НГАНГ ЛЕ ОМ ЙИГ ЛЕ

Из состояния пустоты является слог ОМ. Из него —

**ঽ৾ঀ**৽ড়ৢ৾ঀ৾৾ৠ৾৾ঀ৽৸ড়ৢ৾ঀ৽৸ৼয়৽৸ঢ়৽ঀৼ৽

РИН ЧХЕН НЁ ЧХОГ ЯНГ ПЕ НАНГ

Превосходный обширный драгоценный сосуд. Внутри него

प्त्रु ग्रम्भुस्याया युरायोर्देरास विश

ДрУ СУМ ЛЕ ДЖУНГ ТОР МА НИ

Из трёх слогов является торма,

वनाकेदायोः नेषायदुद्धः सुरः

ЗАГ МЕ ЙЕ ШЕ ДЮ ЦИР ГЬЮР

Превращающееся в незапятнанную Джняна-амриту.

র্ম্যান্ত্র্যুগ্ধ অন্যবাধ্যুমা

ОМ А ХУМ Повтори трижды.

क्षेष्यु मृत्रे अयुत्रे सुत्र की दैय की मृति विविद्य है।

ОМ АРЬЯ ТАРЕ САПАРИВАРА ИДАМ БАЛИНГТА КХА КХА КХАХИ КХАХИ

प्यतः गुरुषः गुरुषः मुक्तः दिनः | Трижды повтори для главной [торма] и далее:

ऄऀॱॴॱग़ॗॱ**२ॅॱॶॱॺॎऀॱ**ॺॶॱॾॖॹॱढ़ॖॱॹॣॱॾॖॱढ़ॗड़ॱॾॗॸॗॸॱऄऀॱफ़ॣॗःड़ॗऀॱॺढ़ॱॷॱड़ॗ।

ОМ АКАРО МУКХАМ САРВА ДХАРМАНАМ АДЬЯНУТПАННАТВАТ ОМ А ХУМ ПХАТ СВАХА

त्यम् वासुम् वीक्षास्त्रम् सम्बन्धः सम्बन्धः सम्बन्धः प्रमुत्य। Трижды повтори и подноси всем гостям.

अर्केन् श्रेमणोर्ने र अन्ययायन<u>ि</u>

ОМ ЧхЁ ДЖИН ТОРМА ДАМ ПА ДИ ОМ Эту превосходную торма подношений

*पोः,वेशळेत्रचेश* हेशदर्गेदशयः

ЙЕ ШЕ ЧхЕН ПЁ ДЖЕ ГОНГ ЛА Вспоминания Великого Знания

*বব্`ব:*ಹेa<sup>-</sup>থ্যম:বাল্লথ:বৃথ:শ্ৰুমঃ

ДЕ ВА ЧХЕН ПОР ЩЕ НЕ КЬЯНГ

Примите с Великим блаженством, тем самым

दर्देशः त्युचारा सायुषाः झुत्याद्वा वर्षित्यः बेश वर्देद देवा वर्षित्यः

НгЁ ДрУБ МА ЛЮ ЦАЛ ДУ СОЛ

Даруя все без исключения сиддхи, молю! Это испросшение желаемого

ૹ૾ૺૼૹૣ૱ૢૼ૽૽૱ૹ૽૽ૣૻ૽૽૱ૡ૾ૢૼૹૹ૾ૢૢ૽ૼ૽ૣઽ૾ૢ૽૽ૢૡૢૺૢૢ૽૱૽ૺૹઌ૽ૼૹ૽૽ૹ૽ૢૣૺ૽૽ૡ૽૾ૺૢૼૣઌૣૢ૽૽૱૽ૢ૾ૢૹ૾ૢૼૹૣૢ૽ૢ૽ઙૢૼ

ОМ АРЬЯ ТАРЕ САПАРИВАРА ВАДЖРА АРГХАМ ПАДЬЯМ ПУШПЕ ДХУПЕ АЛОКЕ ГАНДХЕ НАЙВЕДЬЯ ШАБДА ПРАТИЧЧХА СВАХА

गुरामर्कें Так делай подношения.

क्षे श्रूरावासवताप्यसाया द्वीता रेगास

ОМ НАНГ ВА ТХА ЙЕ ПЕ МЕ РИГ

ОМ Ты явилась из лика Владыки мира

त्रहेवा<u>'</u>हे**व**"दवर'धुवा'ल्य'यश्चुदः

ДЖИГ ТЕН ВАНГ ЧХУГ ЩАЛ ЛЕ ДЖУНГ Лотосового семейства Амитабхи!

<u> মন্মান্ত্র মানুর গ্রী খ্রির মেমান্র বা</u>ঞ্চ

**САНг ДЖЕ КЮН ГЬИ ТРИН ЛЕ ДАГ** Владычице Деяний всех Будд,

यस्यात्रात्राञ्चीत्रात्मरःस्याः पर्कताः पर्जूदः

ПхАГ МА ДрОЛ МАР ЧхАГ ЦхАЛ ТЁ

Арья Таре выражаем почтение и воздаём хвалу!

বর্ন্ধীর্বামার্মকার্যার

ТЁ ПАР О ПА ТхАМ ЧЕ ЛА

О, все достойные восхваления!

ૡૺઽઽૣૼઌઌૣૻૢૢૢૢઌ૽૽૱૽૽ૢ૽ૺૹૣઽૹૹ૾ૢઽૹ૾ૢ

ЩИНГ ДУЛ КЮН ГЬИ ДРАНГ НЬЕ КЬИ

Столь же бесчисленными, сколь атомы во Вселенной,

त्युषायाः नुप्तायाः स्वायाः गुत्रः

ЛЮ ТЮ ПА ЙИ НАМ ПА КЮН

Простирающимися телами

अर्केन्। ५: ५५: यथः धुना तर्कत्यः नर्सेन् ॥ ग्रीयः नर्सेन्।

ЧхОГ ТУ ДЕ ПЕ ЧхАГ ЦхАЛ ТЁ

С высшей верой Вам выражаем почтение и воздаем хвалу! Восхваляй так.

ঘ্রমান্ত্রীমানা И далее, сложив ладони:

हिनर्द्भायसम्बन्धानार्वितः दूरायस्य

ДЖЕ ЦЮН ПхАГ МА КхОР ДАНГ ЧЕ

Досточтимая Арья со свитой и окружением!

|८११वायास्यात्रीयास्यात्रीयास्यात्रीयास्यात्रीयात्री

МИГ МЕ ТХУГ ДЖЕ ЦЕР ГОНГ ЛА

Подумайте обо мне с беспристрастными любовью и милосердием!

|वद्वावीशहिःसूरःवार्शेवःवदःर्देत्।

ДАГ ГИ ДЖИ ТАР СОЛ ВЕ ДЁН

О чём бы я ни молился,

विवाधान्त्रम् विवाधान्त्रम् विवाधान्त्रम्

ГЕГ МЕ ДРУБ ПАР ДЖИН ГЬИ ЛОБ

Благословите, чтобы всё исполнилось без препятствий!

|अरबःकुषःचङ्ग्रदःदरःवेदःकुषा

САНГ ДЖЕ ТЕН ПА ДАР ЩИНГ ГЬЕ

Да будет процветать и распространяться Учение Будды!

*|चर्चनःपर्देनःबुग|शःभध्ननःविपशःपर्-प*र्नन|

ТЕН ДЗИН ТХУГ ТХЮН ЩАБ ПЕ ТЕН

Да пребудут умы Держателей Учения в согласии и их лотосовые стопы устойчивы!

१३ र पळेंचे पर ळ द गुन ने निरा

НЬЕР ЦхЕй БАР ЧхЕ КЮН ЩИ ЩИНг

Усмирите все вредоносные препятствия!

*वि.*वर् सुनःस्ति।यश्वसेयानरःसर्हेर्।

ЩЕ Друб ТрИН ЛЕ ПХЕЛ ВАР ДЗЁ

Распространяйте Изучение, Практику и Деяния!

**।** बद्रस्यायस्य वार्केत्वादाद्वा

НЕ МУГ ТрУГ ЦЁ ЩИ ВА ДАНГ

Усмирите голод, болезни и войны!

किंगःस्वर्द्धायायर्द्धिरःवीरःतुःवसेता

ЧхЁ ДЕН ПАЛ ДЖОР ГОНГ ДУ ПХЕЛ

Преумножьте славу и богатство поддерживающих Учения!

क्रिंगः श्रुंदः कुलार्यति स्तरतः घटः कुला

ЧхЁ КЬОНг ГЬЯЛ ПОЙ НГА ТхАНг ГЬЕ

Распространяйте царственное могущество защитников Учения!

मिणावस्यासवयः द्वस्य नदेः चरः सर्हेद्

ГЬЯЛ КхАМ ТхА У ДЕ ВАР ДЗЁ

Да пребудет счастье во всём государстве!

|प्रहेर्वाश्रायाद्युद्वात्रुश्रासीम् प्रसी

ДЖИГ ПА ЧУ ДрУГ ДЮ МИН ЧхИ

Защитите от шестнадцати опасностей, несвоевременной смерти,

)ही<sup>,</sup>त्यकाकळ्व त्यूकाट्वायाद्दा

МИ ЛАМ ЦхЕН ТЕ НГЕН ПА ДАНГ

Дурных снов и предзнаменований,

|यविरायादम् सेरास्यायस्यार्भवाषा

**КхОР ВА НГЕН СОНГ ДУГ НГАЛ СОГ** 

Страданий низших уделов самсары и прочего —

|বাব্রন'শ্লবর্ম'ঝগ্রহ: খ্রুবা'ফ্রছবার্ম'ঝর্ম'র্শ্লুবর্মা

НЕ КАБ ТхАР ТхУГ ДЖИГ ЛЕ КЬОБ

От временных и абсолютных опасностей!

**୲**ଌୖ୕୕୕୕୕୕ୠ୕୕ଽ୕ୣ୕ଽ୷ଽ୕ଌଽ୕ୢଌ୶୶ୖୢୄଌ୕୶୶୕ୡୖ୶୷

ЦхЕ СЁ ВАНГ ТХАНГ НЬЯМ ТОГ ПХЕЛ

Умножьте жизнь, заслуги, власть, переживания и постижение!

*।*के:द्वोदीर्देग्यःके:द्युदःबेदः

МИ ГЕЙ ТОГ ПА МИ ДЖУНГ ЩИНГ

Да не возникнут недобродетельные помыслы и

୲ୠଽୄଌ୕ୣ୰୶୶୶୶ୠୡ୳ୖୢୄ୫୕୵୳ୠଽୢୢଈୡ୲

ЧАНГ ЧХУБ СЕМ НЬИ ЦОЛ МЕ КЬЕ

Без усилий возникнут два устремления к Пробуждению!

|नशकार्देनळेंशनविनावस्यानंसरासहेंद्र|

САМ ДЁН ЧХЁ ЩИН ДРУБ ПАР ДЗЁ

Да осуществятся все замыслы, согласные с Дхармой!

|पर्ने:ब्रशःचुरःकुवःक्षेदर्धेपे:वर|

ДИ НЕ ЧАНГ ЧХУБ НЬИНГ ПОЙ БАР

Отныне и до достижения сущности Пробуждения

୲ୠ୕୕୶୲ଌ୕୶୲ୖଽ୲୷୶୷ୠ୶ୣୠୣ

БУ ЧИГ ПО ЛА МА ЩИН ДУ

Постоянно взирайте на меня милосердно

|पर्यक्तःश्रदःर्वयशःहेत्रःश्चिषःग्रीशःग्<u>र</u>ीवशा

ДрАЛ МЕ ТхУГ ДЖЕЙ ЧЕН ГЬИ ЗИГ

Словно мать — на единственное дитя.

१३५:५८:५३४:स५:सई५:५:वार्सेव्य

НЬИ ДАНГ ЙЕР МЕ ДЗЕ ДУ СОЛ

Пребывайте со мной нераздельно, молю!

विषायर्देन्यये देवायायोष्याया ह्यान्यस्तुत्वर्यस्तुत्वर्यस्तुत्वर्यस्तुत्वर्यस्तुत्वर्यस्तुत्वर्यस्त

Произнеси эту особенную молитву об исполнений желаемого и исполнении сердечных обязательств. [Далее]:

**अत्त**नक्षुद्रिद्दित्त्र्रम्

ДЮН КЬЕ О ЩУ РАНГ ЛА ТХИМ

Порождение предо мной плавится в свет и сливается со мной.

<u>५वेर सेर् १६२५ वित्र यस्य स</u>

ЙЕР МЕ НЬИ ДУ ДЖИН ЛАБ ПЕ

Силой благословения нераздельности,

रटान्नेट्रायसम्बद्धानामा सङ्गीत्यास्य हुन

РАНГ НЬИ ПХАГ МА ДРОЛ МЕ КУ

Я сам обретаю Тело Арья Тары,

**ब्रुटायाम्हान्वित्राक्षेत्रायमञ्जूम** 

НАНГ ЛА РАНГ ЩИН МЕ ПАР ГЬЮР

Видимое, но бессущностное.

Так я проявляюсь как Арья и, поддерживая в уме гордость [божества], начитываю, сколь возможно, десять слогов [мантры].

ॐॸॗॱ**ऄॱॸॗॸॗॱऄॱॸॗॱऄॷ**ज़ॗ

#### OM TAPE TYTTAPE TYPE CBAXA

धीना नुकु दुद्दा Произнеси стослоговую мантру:

ОМ ВАДЖРА САТТВА САМАЯМ АНУ ПАЛАЯ ВАДЖРА САТТВА ТВЕНОПА ТИШТХА ДРИДХО МЕ БХАВА СУТОШЙО МЕ БХАВА СУПОШЙО МЕ БХАВА СУПОШЙО МЕ БХАВА АНУРАКТО МЕ БХАВА САРВА СИДДХИМ МЕ ПРАЯЧЧХА САРВА КАРМАСУ ЧА МЕ ЧИТТАМ ШРЕЯ КУРУ ХУМ ХА ХА ХА ХА ХО БХАГАВАН САРВА ТАТХАГАТА ВАДЖРА МА МЕ МЮНЬЧА ВАДЖРИ БХАВА МАХА САМАЯ САТТВА А

<sup>14</sup> Каких-либо предметов и условий ритуала.

বাহমেন বুশ্বাঝা অক্ট্রথমা ГАН ГЯН ГНЮ ПА МА ЧХИ ПА К неспособности<sup>15</sup>

यदेर वे प्रयोशया याद वेदशया

ДИР НИ ГЬИ ПА ГАНГ НОНГ ПА

Ко всем здесь совершённым ошибкам

<u>ই:শার দ্রিস শ্রীঝ বর্ন্নির র্ছির দের্নির মাধ্য বানার দিয়ের পরাকা</u>

ДЕ КЮН К**х**ЬЕ ГЬИ ЗЁ ДЗЕ ЧИГ

Прояви снисхождение! Говоря это, раскаивайся в ошибках. [И далее:]

ର୍ଷି । ଅଟି ଅଧିକାର ବିକ୍ରିମ୍ବ ଅଟିମ୍ବ । ом кхье кьи сем чен дён кюн дзе ом Ты осуществляешь все цели существ, 16

हेश सुस्राह्म प्राप्त प्राप्त प्राप्त हुन्। ДЖЕ СУ ТхЮН ПЕ НгЁ ДрУБ ЦОЛ Даруя соответствующие сиддхи!

भद्रभाक्षुभाष्युत्पातुः चा भेषाश्रावशागुदः। САН ГДЖЕ ЮЛ ДУ ЩЕГ НЕ КЬЯН И хотя Ты ушла в страну Будд,

सून प्यत् पर्वे त्यान सहित्त्य प्रिया ЛхАР ЯНг ДЖЁН ПАР ДЗЕ ДУ СОЛ Мы молим приходить вновь! पर्वे सुरु वहेंत्य सर्वे त्याच्या ग्री ख्राह्म सम्बन्धा निवास

ВАДЖРА МУ Скажи так и отпусти всех приглашенных божеств

# वर्दे र वे माञ्चमा अप्टर खूव उँमा हु।

**ДИР НИ ЗУГ ДАН**г Л**хЕН ЧИГ ТУ** Пребудьте в этой опоре,

<sup>15</sup> К визуализации, сосредоточению и т.д.

<sup>16</sup> Если у вас есть материальная опора для Тары — изображение, статуя — то вместо этого четверостишия, следует читать четверостишие следующее за ним: от "ДИР НИ ЗУК..." до"... ВАДЖРА ЙЕ СОХА" Тогда энергия постепенно накапливается в этой опоре. В этой брошюре четыре важных изображения Тары и с каждой практикой мы можем "подзаряжать" их, увеличивая их энергию.

### वर्वेर य श्रेन न्यव्या श्राम्य

**КхОР ВА СИ ДУ ШУГ НЕ КЬЯНг** Пока существует самсара,

*ଵ*ୣ୵୶୵ଊୖ୕ୢ୵୵୵ୣ୷୵ୄୄଌୣ୶୵୵ୄ

**НЕ МЕ ЦЕ ДАНг ВАНг ЧУГ ДАНг** Долголетие без болезней, могущество и

**ЧОГ НАМ ЛЕГ ПАР ЦАЛ ДУ СОЛ** Все наилучшее даруйте, просим!

৻ড়৻য়৻য়৻ঢ়ৣয়য়ৼ৻ড়৻য়ৄ৽ঢ়ৄ৻

ОМ СУПРАТИШТХА ВАДЖРАЙЕ СВАХА

<u>क़ॖॱॸॣॸॱॸॸॱऄॴॴॸॖऄॖॸॱऄॸॗॱय़</u>ॿ

**ЛхА ДАНг РАНг СЕМ ЙЕР МЕ ПА** Божество и моё мышление — нераздельны.

क्रिंगद्रीद्रमाग्रम्भवर्गस्य स्टर्द्वत्वम्

**ЧхЁ ЙИНг НЬЮГ МЕй НгАНг ДУ ЩАГ** Я пребываю в естестве — дхармадхату.

উপাবাৰ্থাস্থ্যেশ শ্রী শ্রু শাস্ত্রশ্রম [Так] пребывай в Воззрении абсолютной природы.

नवीयायन प्रभाश्चर त्यन्वाः

**ГЕ ВА ДИ ЙИ НЬЮР ДУ ДАГ** Этой добродетелью да стану я

দল্পরাপ্তার্ক্সিমেপ্তাদ্রবাবারী মার্পাঃ

**ПхАГ МА ДрОЛ МА ДрУБ ГЬЮР НЕ** Быстро Арья Тарой и

দর্বী'ব'বাউবা'শ্রহ'ঝ'ঝ্ঝ'ঝঙ

**ДрО ВА ЧИГ КЬЯНт МА ЛЮ ПА** Всех до единого скитальцев

देन्ध्रासायायर्गेद्यम् स्विता वर्धे ह्रीबाडा

ДЕ ЙИ СА ЛА ГЁ ПАР ЩОГ

Приведу в ту же Землю! Так осуществляй устремления и посвящения.

ОМ ЙЕ ДХАРМА ХЕТУ ПРАБХАВА ХЕТУН ТЕШАН ТАТХАГАТО ХЬЯВАДАТ ТЕЩЕНЧА ЙО НИРОДХА ЭВАМ ВАДИ МАХАШРАМАНАЙЕ **CBAXA** 

यीद्र प्रतिविविविद्य देश प्रतिविविद्य प्रतिविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविति प्रतिविद्य प्रतिविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविविद्य प्रतिविद्य प्रतिविद्य

ЙИ ЩИН НОР ДАНГ БУМ ПА ЗАНГ ПО ТАР

Словно Благой сосуд и Драгоценность, исполняющая желания

|प्रमानक्षर्याद्धः द्वेत्राम्यात्रे ह्वेत्यः सर्ह्द्राया

САМ ПЕ ДЁН КЮН ТХОГ МЕ ЦОЛ ДЗЕ ПА

Вы без усилий осуществляете все пожелания,

<u>|ই:বর্ত্তরস্থ্রীঅ'ঝ'ক্রঅ'বারঝ'স্রীঝ|</u>

ДЖЕ ЦЮН ДРОЛ МА ГЬЯЛ ВА СЕ ЧЕ КЬИ Досточтимая Тара, Победители и Сыны!

*षिः प्रचाराञ्चा बाहे बाङ्गे दायदायाः विश्वार्विया* 

МИ ДрАЛ ТХУГ ДЖЕ КЬОНГ ВЕ ТРА ШИ ШОГ

Да будет благо нераздельности с вашей милосердной защитой

।डेबार्बेवाबा विषायायहिंदात्याकीर्देवायहिंदार्से।

Произноси подобные пожелания удачи и рассыпай цветы.

|वाद्वेशयाःक्रियःब्रियःवीःवदःक्ष्र्। ।यसवाराःश्वदःहेयःवहू्शरायःज्ञायात्रा शायहू्शरायःवत्त्रीराःवाह्यस्यायःवर्षश <u>अहुत्य दर अर्के द्याय विश्व या वीं दर् हैं श्री या यी</u>

Второе. Когда осуществляешь ежедневную практику будет хорошо, если раздобудешь изображение Досточтимой. Ежели не раздобудешь, то приемлема визуализация Её в уме. Установив, как было показано выше, мандалу и подношения.

Ежедневная практика повторяет основную за исключением частей, отмеченных линией на полях (см. выше).

ॄ कुष्यरञ्जूर रुष्यूक्त दृःदेः अङ्गस्य स्ट्रेंड्र वः अञ्जैरै गायें विदेश है। गावासा

На санскрите: АРЬЯ ТАРЕ МАНТРА МУЛА СТОТРА НАМАСКАРА ЭКА-ВИМШАТИКА НАМА

य़ॕॸॱॠॸॱॸॖॖऻॱढ़ॺॺऻॺॱॺॱॿॖॕॖॺॱॺढ़ॆॱॾॱॻढ़॓ॱॾ॒ॺऻॺॱॻॖॏॺॱॻॾॕॖॸॱॾॆॸॱॿॖॺऻ ढ़ढ़॔ॺॱॻॱढ़॓ॱॶॱॾॱॺऻॾॺॱय़ॱॿॖॕॺॱॹढ़॓ॱॾऻ।

На тибетском: ПхАГ МА ДрОЛ МЕ ЦА ВЕ НГАГ КЬИ ТО ЧИНГ ЧАГ ЦАЛ ВА НИ ШУ ЦА ЧИГ ПА

На русском: ПОКЛОНЕНИЕ 21 ТАРЕ И ХВАЛА КОРЕННОЙ МАНТРЕ





कें हे पर्वं अपद्म्य अप्यास्त्र अप्यास्त्र अप्यास्त्र अपद्म्य अप्यास्त्र अपद्म्य अप्यास्त्र अपद्म्य अप्यास्त्र अपद्म्य अपद्मय अपद्म्य अपद्म्य अपद्मय अपद

хвала мула-мантре

*ૡ૿૽*ڡૺ.ૡૹੑઌ.ዾ૾ૺ૱ૹ૽ૺૺૺૼૺૼ૱ૹ.૮ઌૡૹૢ<u>ૼ</u>ૺૺૺૺ

**ЧАГ ЦАЛ ТА РЕ НЬЮР МА ПА МО** Склоняюсь ниц к Стремительной Отважной *ТАРЕ*,

ТУТТАРА ЙИ ДЖИГ ПА СЕЛ МА Что устраняет страхи силою *ТУТТАРЕ*.

हु<sup>-</sup>देशर्देव्'गुव्'ङ्चेव'पशःङ्<u>चे</u>याय।

**ТУРЕ ДОН КУН ЧЖИН ПЕ ДрОЛ МА** Все цели, Тара, исполняешь силой *ТУРЕ* —

त्रृःकृतेःधेःमोःबिंदःयःवरुदःदे।

СОХЕ ЙИ ГЕ КЬО ЛА ДУ ДО Со *СВАХА* простираюсь пред Тобою!



দ্বস্'রের্জ্রথ'র্স্কুর্র'ঝ'র্ম'র্মরের্স্ক্রিম্রা ЧАГ ЦАЛ ДрОЛ МА НЮР МА ПА МО Склоняюсь ниц к Стремительной Отважной Таре,

1. Правира Отважная

श्चुन ने ऋत् उमा सूँ मा न राय राया।

ЧЕН НИ КЕ ЧИГ ЛОГ ДАНг ДрА МА Чьи очи молний вспышками сверкают,

दहेगा हेव गशुस्रासर्गेव सुश्चेशावया ग्री।

ДЖИГ ТЕН СУМ ГОН ЧУ КЬЕ ШАЛ ГЬИ Возникла что из пышнолотосного лика

ग्रेन्स्र-वि:वायश्रदी:बुदःस्रा।

ГЕСАР ДЖЕ ВА ЛЕ НИ ДЖУНг МА Существованья Трёх Миров Владыки!<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Авалокитешвара



2. Чандраканти Сияющая Луна

স্থান্ত ক্রিন্ট্রেন্স্রিন্ট্রিন্ট্রান্ট্রাল্ডির্ট্রেন্স্রিন্ট্রান্ট্রাল্ডির্ট্রেন্স্রিন্ট্রাল্ডির্ট্রেন্স্রাল্ডির্ট্রেন্স্রেন্ট্রাল্ডির্ট্রেন্স্রেন্ট্রাল্ডির্ট্রেন্স্রেন্ট্রাল্ডির্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রাল্ডির্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্স্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্

<sup>2</sup> Prahasat (санскр.) — улыбка.



स्या तक्ता से मार्चे कुर द्वा स्रोका गीया।

3. Канакаварна Златая

ЧАГ ЦАЛ СЕР HrO ЧУ НЕ КЬЕ КЬИ Склоняюсь пред Златой, чью лотосную руку

पद्भश्राष्ट्रमावि इस्रायरायमुत्रास्य

ПЕМЕ ЧАГ НИ НАМ ПАР ГЬЕН МА

Так красит синий лотос, из воды рождённый,

श्चेत्रःयःपर्क्रेत्रःयशुष्ठः५गवःश्चपःवेःप।

ДЖИН ПА ЦОН ДрУ КА ТХУБ ШИ ВА

И сфера чья<sup>3</sup> — даяние, аскеза,

ଘଞ୍ଚିଟ୍ୟ'ଘ**ଈ**ୟ'୩୨ବ୍'ଞ୍ଛିଟ୍'ଞ୍ୟ'ଡ଼ିଟ୍'ୟ||

30 ПА САМ ТЕН ЧО ЮЛ НЬИ МА

Покой, усердье, созерцание<sup>4</sup>, терпенье!

<sup>3</sup> В пердыдущих вариантах был смысловой перевод: "Источник кто даяния, аскезы, Усердья, мира, созерцания, терпенья" Здесь отдано предпочтение дословности. 4 Дхьяна.



धुना तर्रुवा ने प्रति न निम्न प्रति न र्ड्ना कि मा प्रति प्रति न र्ड्ना कि मा प्रति प्रति न र्ड्ना कि मा प्रति प्रति प्रति न प्रति प्रति

4. Ушнишавиджая Победоносная Ушниша

<sup>5</sup> Другой вариант: "Свершившие".



धुना तर्रुय हुन र हुँ धि ने।।
чаг цал туттара хум йи ге
Склоняюсь к Исполоняющей желанья<sup>6</sup>
पर्ने र र हिंगू श र र व्या आवर ज्रा आ।
до дант чог дант нам кха гант ма
Край небо хум слогами и туттаре,
पर्ने ग हिंद यहुद यें व्या श श श अवद है।।
джиг тен дун по шаб кьи нен те
И семь миров подземных топчущей стопами,
सुका य से र यह यह यह श श श श

5. Хумсвара-надини Грохочущая Хум

**ЛЮ ПА МЕ ПАР ГУГ ПАР НЮ МА** Способной всех призвать без исключенья!

<sup>6</sup> Санскритскую строфу можно перевести и как "исполнившая желанья сердца/сокровенные желания" и как "заполнившая все места".



प्रजा प्रस्ता प्रमा के प्रस्ता प्रमा कि प्रम कि प्रमा कि प्रम कि प्

Склоняюсь к Той, что Шакра, Агни, Брахма,

क्रूट'स्'र्झ'र्क्केंग्रस'न्नट'सुम्।सर्केन्स।

ЛУНг ЛхА НА ЦОГ ВАНг ЧУГ ЧО МА Марут и Вишвешвара подношения свершают,

वहुँदर्धर्देश्वरकार्त्रः बन्द्रस्रकार्दर॥

**ДЖУНг ПО РО ЛАНг ДРИ ЗА НАМ ДАНг** А Призраки, Гандхарвы, Мертвяки

गर्वे ८:श्चेव:र्सेग्रथ:ग्रीश:सतुव:वश:वर्हें ५:स॥

**НО ДЖИН ЦОГ КЬИ ДУН НЕ ТО МА** И Якшасы, и Ганы — восхваляют<sup>7</sup>.

<sup>7</sup> Шакра — царь богов — Индра. Согласно комментарию в этом стихе под Мертвяком (Веталой) подразумевается Шива, под Призраком — Яма, Якшасом — Вайшравана, Ганом — Ганапати.



ద్రా దేస్తున్నా కేస్ చ్రా చెన్నాలు ЧАГ ЦАЛ ТРЕТ ЧЕ ДЖА ДАН ПХЕТ КЬИ Склоняюсь к Той, что с ТРАТ и ПхАТ ఆ చేసి ద్రామి ద్రామ్ చెన్నా చేస్తున్నాలు! ПхА РОЛ ТрУЛ КхОР РАБ ТУ ДЖОМ МА Сполна все параянтры<sup>8</sup> сокрушает,

यालस्यञ्चित्रः याज्यस्य विषयः ग्रीसः सववः है।।

**ЙЕ КУМ ЙОН КЬЯНг ШАБ КЬИ НЕН ТЕ** Кто, в позе для стрельбы из лука<sup>9</sup>,

ये.ययर.पर्विब.त.चुच.धे.प्ययर.या।

**МЕ БАР ТрУГ ПА ШИН ТУ БАР МА** Бушующим огнем неистово пылает.

7. Вадипрамардака Крушащая противников

<sup>8</sup> Парол Тулкор — тибетский перевод санскритского «Параянтра» — высшее приспособление, т.е. труднопреодолимая магия.

<sup>9</sup> Санскритский вариант: «С ногами, в позиции Пратьялидха». Правая нога подогнута, левая вытянута. Это поза для стрельбы из лука. В современном индийском танце под этим названием подразумевается поза, зеркальная к описанной.



युगा तर्ळवा हु से त्र होगा का पहा по Склоняюсь перед жуткой ТУРЕ, प्रहुत हो से प्राप्त है से का स्मानित है से का से हैं से है से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से है से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से है से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से है से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से है से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से है से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से है से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से हैं से का से है

8. Марасуданавайшитоттамада Крушащая всех Мар и дарующая высшие силы



ধ্রনা রের্জনে দুর্নার মর্ক্রনা নাজ্যরা মর্ক্ররা ধ্রনা ক্রিরী। ЧАГ ЦАЛ КОН ЧОГ СУМ ЦОН ЧАГ ГЬЕ Склоняюсь пред сложившей пальцы в Мудру

9. Варада Возвышающая

СОР МО ТХУГ КАР НАМ ПАР ГЬЕН МА Трёх Драгоценностей у сердца в украшенье, अ'सुङ्ग'र्स्चुज्ञ्ञ'र्युःद्विङ्ग्द्विङ्ग्द्विः

ма лю чог кьи кхор ло гьен пе Кто чакрой-украшением повсюду ২০ মী বিহু শ্ৰী ক্ৰীৰা ক্ৰাৰা বেৰুবা ঝ

РАНг ГИ О КЬИ ЦОГ НАМ ТрУГ МА Сияет в переливах собственным свеченьем.



Дабудуда дабуда жүй жүү ше па раб ше туттара йи что улыбается с Туттара и смеётся,

यतुत्र'त्रः'यहेषा'हेव'त्यर'तु'अर्हत्'या।

ДУ ДАНг ДЖИГ ТЕН ВАНг ДУ ДЗЕ МА И все владенья Мары подчиняет!

10. Шокавинодана Устраняющая печали



पुन वर्स्य निर्मे प्रति क्रिया क्रिय

वस्रवास्त्र त्याम्यायमः सुवायः केनः सा

**ТхАМ ЧЕ ГУГ ПАР НЮ ПА НЬИ МА** Владык собранья призывать,

विं मिलेर मिर्धे प्रदेखे में कुँ मीर्या

**ТрО НЬЕР ЙО ВЕ ЙИ ГЕ ХУМ ГИ** И хмурясь, сотрясая слогом *ХУМ*,

ହିଁ କୋଦ ସଥ୍ୟ ଅଟି । କ୍ଷିଦ୍ର ଆଧା

ПОН ПА ТХАМ ЧЕ НАМ ПАР ДРОЛ МА Сполна от всех несчастий 10 избавлять.

10 В тибетском имеется выделенное значение "бедность", "избавлять от бедности"



Склоняюсь к Той, венец чей — это месяц

चक्कुवःयः वस्रवः उ**र** विवः हुः रवसः स्रा।

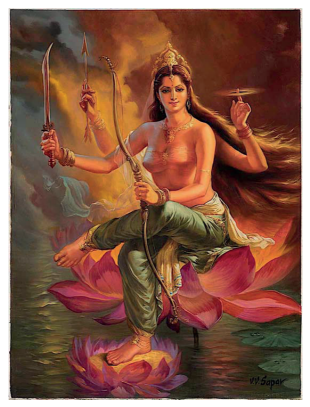
**ГЬЕН ПА ТхАМ ЧЕ ШИН ТУ БАР МА** И украшенья ослепительно сияют,

РАЛ ПЕ ТрО НЕ О ПАГ МЕ ЛЕ В пучке волос Свет Бесконечный — Амитабха

ह्रवायर विवाह र्वेर स्वायह्र या।

ТАГ ПАР ШИН ТУ О РАБ ДЗЕ МА Сверкает постоянно, полыхая.

12. Мангалалока Благодатная



विग्रातक्षान्त्रम्यायाचार्यते से मा

13. Парипачака Приводящая к полной зрелости

**ЧАГ ЦАЛ КАЛ ПА ТхА МЕ МЕ ТАР** Склоняюсь к Той, что в центре ожерелья

БАР ВЕ ТРЕНГ ВЕ У НА НЕ МА

огня, что будто в конце кальп пылает,

ग्यस्यम्बर्ग्यस्य विष्यस्य विषयस्य वि

ЙЕ КЬЯНГ ЙОН КУМ КУН НЕ КОР ГЕ

Объята радостью. И с поступью  $алидха^{11}$ 

<u> न्याः भी न्युरावे स्याध्या यह स्वर्थाया।</u>

**ДрА ЙИ ПУНг НИ НАМ ПАР ДЖОМ МА** Противников скопленья сокрушает.

<sup>11</sup> Alidha. Правая нога согнута в колене, левая — вытянута. В современном индуизме и индийском танце под этим названием подразумевается поза, зеркальная к описанной.



युना तर्रुवा श्रामा विदे देश वा युना ने ।।

чаг цал са ши но ла чаг ги

Склоняюсь к Той, что твердь земную

स्रिवा के श्रामा के इंडिंग्या के स्रिवा के स्र

14. *Бхрикути Хмурящаяся* 

<sup>12</sup> Вариант "с звуком..."



स्वा तक्ता यह स्वा सामा

**ЧАГ ЦАЛ ДЕ МА ГЕ МА ШИ МА** Склоняюсь к Той, кто — Счастье, Благо, Мир;

शुःदवः तद्रश्रः वे ःश्चेंदः ख्यः वेदः य।।

**НЬЯ Н**г**ЕН** ДЕ ШИ ЧО ЮЛ НЬИ МА И в Мире кто Нирваны пребывает,

**ब्रु**ॱॸॣ॔ॱଊॕऀॱॸॣॸॱ୴ॸॱॸॣॴॱॷॺॱय़ॴऻ

СО ХА ОМ ДАН<br/>г ЯНг ДАГ ДЕН ПЕ Кто в сочетании со $^{13}$  СВАХА, ОМ —

**ब्रैग**'य'केव'र्ये'वर्हेसबाय'वेद'स॥

**ДИГ ПА ЧЕН ПО ДЖОМ ПА НЬИ МА** Великие пороки устраняет.

15. *Махашанти* Великий покой

<sup>13</sup> Вариант "Кто в сочетаньи с СВАХА, ОМ"



РИГ ПА ХУМ ЛЕ ДрОЛ МА НЬИ МА ХУМ слогом — Веденьем — является-сияет.

Слогов чьи десять — действие, причина<sup>15</sup>.

14 Вариант "Что вражьи рати разметает"

રેષાય જું વશ્ર ક્રેંવય સંકેર સા

16. Раганишудана Уничтожающая страсть

<sup>15 10-</sup>слоговая мантра Тары — Действия и Коренная одновременно. Сложнопереводимый стих. Второй вариант перевода приведен в Комментарии на Восхваления



17. Сукхасадхана Приводящая к блаженству

<sup>16</sup> Обличья звука XУМ — hūṃ-kārâkāra — слоги "Хум"

<sup>17</sup> Туре (санскр.) — Стремительная, то есть «Склоняюсь пред... Стремительной». Кайлаш приведен в санскрите. В тибетском — Виндхья.



सुना तर्रुत्य सु 'थि' सर्रेड 'थि' इस' पति | | ЧАГ ЦАЛ ЛХА ЙИ ЦО ЙИ НАМ ПЕ Склоняюсь пред в руках своих Держащей र 'हमारु' त्य स्वार्थ अस्तर्थ स्वार्थ अस्तर्थ स्वार्थ स्वार्य स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्

РИ ДАГ ТАГ ЧЕН ЧАГ НА НАМ МА Божественное море с меткой лани<sup>18</sup> —

तृः रः मृदेशः महिंदः धतः ग्रीः धेः मेशा

**ТА РА НИ ДЖО ПХЕТ КЬИ ЙИ ГЕ** Пред Той, что звуком  $\mathbf{\Pi} \mathbf{x} \mathbf{A} \mathbf{T}$  и дважды  $\mathbf{T} \bar{\mathbf{A}} \mathbf{P} \mathbf{A}^{19}$ 

र्गा इस्राचा साम्बाद्य स्वाद्य Все яды без остатка устраняет. 18. Ситавиджая Всепобеждающая

<sup>18</sup> Божественное море с меткой лани — поэтический образ Луны в санскрите. Здесь санскритское "sara" — поток, что-то текучее — переведено как море. Луна — море амтриты — символ универсального противоядия.

<sup>19</sup> tāra-dvi-rukta — также "всепроникающее двойное сияние". Эту строку можно перевести: "Пред Той, что дважды воссияв со звуком ПхАТ" Также в половине санскритских источников "ТАРА" и "ПХАТ" заменены на "ХАРА" и "СПХУТ"



ধ্রনা বের্জনা প্রু আ র্ক্তিবা বা ক্রমবা ক্রানা হাঁ।। ЧАГ ЦАЛ ЛХА ЙИ ЦОГ НАМ ГЬЯЛ ПО Склоняюсь к Той, кому Глава всех Ганов

19. Духкадахана Сжигающая страдания

**३**:८८:शुरु अ:८३:शुरु अ:८३

**ЛхА ДАНг МИ АМ ЧИ ЙИ ТЕН МА** А также Бог Киннаров угождают $^{20}$ .

गुव वशर्वे कर्षाय प्रायहित ग्रीशा

**КУН НЕ ГО ЧА ГА ВА ДЖИ КЬИ** Везде в доспехах радости блистает,

र्क्डेन:न्दर्भःययादवःयःश्रेयःय॥

**ЦО ДАНГ МИ ЛАМ НГЕН ПА СЕЛ МА** Раздоры, сны дурные устраняет!

<sup>20</sup> Ганеша — Глава всех ганов; Бог киннаров — Кубера и их свиты могут мешать йогинам. Чтобы, вместо этого, они им помогали проявилась эта форма Тары.



ধ্রনা तर्रुत्य है 'ম' ক্লু 'ম' ক্লু ম' মই || ЧАГ ЦАЛ НЬИ МА ДА ВА ГЬЕ ПЕ Склоняюсь к Той, чьи очи словно

श्चुव गविश्व दें त्या दें द र र या श्वयाय।।

**ЧЕН НЬИ ПО ЛА О РАБ САЛ МА** Ярило и Луна — сиянием блистают,

ज़ॱ**ॸॱॺऻढ़ऀॳॱॻॾॕ**॔ॸॱॸॖॗॸॗॱॸॱख़ऀॳऻऻ

**ХА РА НИ ДЖО ТУТТАРА ЙИ** Произнеся *ТУТТАРА*, дважды *ХАРА* 

<u> वैवःहु:इषाःचॅदे:रेश्रश्रव्दःश्रेयःस्य</u>

**ШИН ТУ ДрАГ ПО РИМ НЕ СЕЛ МА** Извечный жар $^{21}$  бесследно устраняет!

20. Сиддхисамбхава Источник Достижений

<sup>21 «</sup>Нестабильный жар», т.е. хронический жар, который все не проходит, обостряясь вновь — примером этого является сансара.



धुमाप्टर्क्याने केनाम्बुसाइसकानर्गेनामका।

21. Парипурана Приводящая к совершенству

ЧАГ ЦАЛ ДЕ НЬИ СУМ НАМ КО ПЕ

Склоняюсь к Той, что установлена в трех таттвах,

**ШИ ВЕ ТхУ ДАНт ЯНг ДАГ ДЕН МА** Пред Той, что Силой Блага обладает.

गर्देव:८८:३ं:७८२:गर्वे८:श्चेव:ॐग्राय:इस्रा

**ДОН ДАНг РО ЛАНг НО ДЖИН ЦхОГ НАМ** Влиянье $^{22}$  якшей, мертвяков и ганов

वर्हें अश्रायाकुर ने स्वा अर्केषा के दा आ।

**ДЖОМ ПА ТУ РЕ РАБ ЧОГ НЬИ МА** Возвышенная *ТУРЕ* разрушает.

<sup>22</sup> Таттва — таковость, реальность. Словом «влиянье» переведено тиб. gdon санскр. graha. Вторая строка этого стиха shivashaktisamanvite — может быть переведена Союз кто Шивы с Шакти воплощает или Союз кто Блага с Силой воплощает.

इ'परे'भूग्रात्री'पर्सूर'य'दरे'र्दा

**ЦА ВЕ НГАГ КЬИ ТО ПА ДИ ДАНГ** Это — мантры коренной восхваленье

*ଞ୍ଚ*षाःदर्खत्यःचःद्येःदेःसुःझःष्येचेषा।

**ЧАГ ЦАЛ ВА НИ НЬИ ШУ ЦА ЧИГ**<sup>23</sup> И двадцать одно поклонение.

্বির র্ট্রি র বি। Благие качества этого восхваления.

<sup>|</sup>ंभुःर्के त्यः सुश्राध्य प्य प्रमायः स्वा

ЛхА МО ЛА ГУ ЯНг ДАГ ДЕН ПЕ Исполненный глубоким к Богине почтением

]र्त्ते<sup>:</sup> युवःगटःगेशः रयः दटः यहें दः यश्रा

**ЛО ДЕН ГАНт ГИ РАБ ДАН** ДЖО ПЕ Мудрец $^{24}$ , искренне возносящий Восхваление,

<u>|ฆัรฺรฺระชัฺรรฆฺณรฆฺนฺรฺฮฺฆฺริ||</u>

СО ДАН ТО РАН ЛАН ПАР ЧЖЕ ТЕ На закате и утром пробудившись,

|<u>५</u>८४-पश्चारी, एड्डिय|श्चरायश्चर, ५८८-४८

ДрЕН ПЕ МИ ДЖИГ ТХАМ ЧЕ РАБ ТЕР

Памятованием (его), от угроз всех полностью освободившись,

୲ୢୖୣ୶୕୕୳୕୳ଽ୶୶୶୕ଌୣ୵୕୵୷ୄୄ୕ୄ୵୕ୖ୶୕୷ୄ୲

**ДИГ ПА ТхАМ ЧЕ РАБ ТУ ШИ ВА** Пороки все полностью усмирит

**НгЕН ДРО ТАМ ЧЕ ДЖОМ ПА НЬИ ДО** И так все дурные участи<sup>25</sup> устранит.

<sup>23</sup> Повторение Восхваления осуществляется до этой строки.

<sup>24 «</sup>Глубоким почтением» переведено слово «bhakti», «мудрец» — «dhīmān» — умный, мудрый, ученый, чуствительный.

<sup>25</sup> Рождение животным, претом или в аду.

<u>|\$\arangarangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangaranangarangaranangarangaranangarangaranangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarangarang</u>

ГЬЯЛ ВА ЧЖЕ ВА ТРАГ ДУН НАМ КЬИ Семьдесят миллионов Победителей

НЮР ДУ ВАНГ НИ КУР ВАР ГЬЮР ЛА Быстро даруют посвящения,

**ДИ ЛЕ ЧЕ ВА НЬИ НИ ТОБ ЧИНг** Порождая величие, а в завершение —

व्यट्याम्बर्गारयट्यायम् वर्गान्म रेत्र्

САНГ ДЖЕ ГО ПАНГ ТАР ТХУГ ДЕР ДРО Достижение полного Пробуждения.

ДЕ ЙИ ДУГ НИ ДРАК ПО ЧЕН ПО Яд если сильный смертельный,

ТЕН ЛА НЕ ПААМ ШЕН ЯНг ДРО ВА Из животных, каменьев, растений

30 ПА ДАНГ НИ ТУНГ ВА НЬИ КЬЯНГ С едой иль питьем поглот $\hat{\boldsymbol{u}}$ т,

ДРЕН ПЕ РАБ ТУ СЕЛ ВА НЬИ ТОБ

Воспоминанием полностью (отравление) устранит.

*ֈ*য়ৢ৾ঽ৾য়ৼৼৼয়য়ৼৼৼয়৸য়৾য়য়৾য়ৼঢ়৾ঽঢ়

ДОН ДАНГ РИМ ДАНГ ДУГ ГИ ЗИР ВЕ

Порожденное влиянием ядов<sup>26</sup> моровых

<sup>26</sup> Яды — скверны: невежество, гнев, гордость, желание, зависть — порождают всё увеличивающиеся страдания, поэтому названы мором — эпидемией.

|र्श्वायर्थाः स्वायः स्वाय

ДУГ НгАЛ ЦОГ НИ НАМ ПАР ПАНг ТЕ Скопище страданий полностью удалит

बिस्रक्ष उत्र माल्व या द्वस्रका या प्यटार्टे ।।

**СЕМ ЧЕН ШЕН ПА НАМ ЛА ЯНг НГО** У себя и у существ других.

୲୶୲ଌ୶୶୶ୡ୶୷ୠୣୠୄୠୄ୷ୡ୕ୡ୷୷୷ଢ଼୕ୄ୕୵ୠୣ୲୲

**НИ СУМ ДУН ДУ НГОН ПАР ДЖО НА** Если два, три, семь раз произнесёт,

*ୣ*୲ୠ୵ୡ୕ୣ୕ଽ୷୶ୖ୶ୄୠୖ୕ଌ୷ୡୢୄ୕ୄ୴୷ୖ୶୵ୄ୲୲

БУ ДО ПЕ НИ БУ ТХОБ ГЬЮР ШИНг Желанно потомство — потомство обретёт,

୲ୡ୕ଽ୵ୡ୕୕ୣ୵୳୶ୖୡୖୣ୕ଽୣୡ୶୶ୠ୵ୖୢୣଌୣୄ୷

**НОР ДО ПЕ НИ НОР НАМ НЬИ ТхОБ** Желанно богатство — богатство обретёт.

*ୣ*୲ୡୖୣଽ୵୕୳୕ଌ୕୶୶ଽଽୄଌ୕୕୕୷୕୷ଽ୕ୡୄୢୄୠ୕୵୕୴ୄୗ୲

**ДО ПА ТхАМ ЧЕ ТхОБ ПАР ГЬЮР ЛА** Любые препятствия сокрушит.

|নদীদাৰাস্ক্রমৰামীন্'উন'ৰ্ৰ্জিম'বেই্মৰাবেগ্ৰুম।

ГЕГ НАМ МЕ ЧИН СО СОР ДЖОМ ГЬЮР И так все желания осуществит.

Закончено 21 Восхваление Бхагавати Арья Таре, составленное Шри Самьяк Самбуддой.

#### Оригинал

Восхваление мула-мантры и Дхарани-восхваление почерпнуты из Martin Willson. In Praise of Tara. Транскрипция приведена упрощенно. Любители строгости могут насладиться последующим Восхвалением на деванагари, но в слегка отличном варианте. Есть несколько вариантов восхваления — См. стр. 113-115

Namas Tāre Ture vīre Tuttāre bhaya-nāśane/ Ture sarvārtha-dā tāre Svāhā-kāre namo stute

# НАМАСТĀРЕ ТУРЕ ВИРЕ ТУТТĀРЕ БХАЯ НĀШАНЕ/ ТУРЕ САРВА́РТХА ДА TĀРЕ СВĀХĀ KĀРЕ НАМО СТУТЕ

#### Дхарани Тары

| НАМА САРВА ТАТХĀГАТĀНĀМ ТАДЪЯТХĀ                                                          |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ОМ НАМА СУКАСĀМ НАМА ТĀРĀЯЙ ТĀРАМИТА                                                      |    |
| НАМАСТĀРЕ ТУРЕ ВИРЕ КШАНА-ДЬЮТИ-НИБХЕКШАНЕ/                                               | 1  |
| ТРАЙЛОКЬЯ-НАТХА-ВАКТРАБДЖА-ВИКАСАТ-КЕСАРОДБХАВЕ                                           |    |
| НАМА ЩАТА-ЩАРАЧЧАНДРА-САМПУРНА-ПАТАЛĀНАНЕ/                                                | 2  |
| ТĀРĀ-САХАСРА-НИКАРА-ПРАХАСАТ-КИРАНŌДЖДЖВАЛЕ                                               |    |
| НАМА КАНАКА-НИЛАБДЖА-ПАНИ-ПАДМА-ВИБХУШИТЕ/                                                | 3  |
| ДАНА-ВИРЬЯ-ТАПА-ШАНТИ-ТИТИКША-ДХЬЯНА-ГОЧАРЕ                                               |    |
| НАМАС-ТАТХАГАТОШНИША-ВИДЖАЯНАНТА-ЧАРИНИ/                                                  | 4  |
| АШЕШ-ПĀРАМИТĀ-ПРĀПТА-ДЖИНА-ПУТРА-НИШЕВИТЕ                                                 |    |
| НАМАС-ТУТТĀРА-ХУМ-КĀРА-ПУРИТĀЩĀДИ-ГАНТАРЕ/                                                | 5  |
| САПТА-ЛŌКА-КРАМĀКРĀНТА-НИХЩЕШĀКАРШАНА-КШАМЕ                                               |    |
| НАМА ЩАКРА-НАЛА-БРАХМА-МАРУД-ВИЩВЕЩВАРАР-ЧИТЕ/                                            | 6  |
| БХУТА-ВЕТĀЛА-ГАНДХАРВА-ГАНА-ЯКША-ПУРАС-КРиТЕ                                              |    |
| НАМАС-ТРАД-ИТИ-ПХАТ-КАРА-ПАРА-ЯНТРА-ПРАМАРДИНИ/                                           | 7  |
| ПРАТЬЯЛИДХА-ПАДА-НЬЯСЕ ЩИКХИ-ДЖВĀЛĀ-КУЛЕКШАНЕ                                             |    |
| HAMACTYPE MAXĀГХОРЕ MĀPA-ВИРА-ВИНĀЩИНИ/                                                   | 8  |
| БХРиКУТИ-КРиТА-ВАКТРАБДЖА-САРВА-ЩАТРУ-НИШУДИНИ                                            |    |
| НАМАСТРИРАТНА-МУДРАНГКА-ХРИДЬЯНГУЛИ-ВИБХУШИТЕ/                                            | 9  |
| БХУШИТАЩЕША-ДИК-ЧАКРА-НИКАРА-СВА-КАРАКУЛЕ                                                 | 10 |
| НАМА ПРАМУДИТĀТОПА-МУКУТĀКШИПТА-МĀЛИНИ/<br>ХАСАТ-ПРАХАСАТ-ТУТТĀРЕ МĀРА-ЛŌКА-ВАЩАМКАРИ     | 10 |
| НАМА САМАНТА-БХУПАЛА-ПАТАЛА-КАРШАНА-КШАМЕ/                                                | 11 |
| НАМА САМАНТА-БХУПАЛА-ПАТАЛА-КАРШАНА-КШАМЕ/<br>ЧАЛА-БХРИ-КУТИ-ХУНГ-КĀРА-САРВĀПАДА-ВИМОЧИНИ | 11 |
| НАМА ЩИКХАНДА-КХАНДЕНДУ-МУКУТĀ-БХАРАНО-ДЖВАЛЕ/                                            | 12 |
| АМИТĀБХА-ДЖАТĀ-БХĀРА-БХĀСВАРА-КИРАНЕ-ДХРУВЕ                                               | 12 |
| НАМА КАЛПАНТА-ХУТА-БХУГ-ДЖВАЛА-МАЛАНТАРА-СТХИТЕ/                                          | 13 |
| АЛИДХА-МУДИТĀ-БАДДХА-РИПУ-ЧАКРА-ВИНĀЩИНИ                                                  | 13 |
| НАМА КАРА-ТАЛĀДЬЯТА-ЧАРАНĀ-ХАТА-БХУТАЛЕ/                                                  | 14 |
| БХРИКУТИ-КРиТА-ХУМ-КĀРА-САПТА-ПĀТĀЛА-БХЕДИНИ                                              | 17 |
| НАМА ЩИВЕ ЩУБХЕ ЩАНТЕ ЩАНТА-НИРВАНА-ГОЧАРЕ/                                               | 15 |
| СВАХА ПРАНАВА-САМЬЮКТЕ МАХА-ПАТАКА-НАШИНИ                                                 | 13 |

| НАМА ПРАМУДИТАБАДДХА-РИПУ-ГАТРА-ПРАБХЕДИНИ/        | 16    |
|----------------------------------------------------|-------|
| ДАЩАКШАРА-ПАДА-НЬЯСА-ВИДЬЯ-ХУМ-КАРА-ДИПИТЕ         |       |
| НАМАС-ТУРЕ ПАДАГХАТА-ХУНГ-КАРА-КАРА-БИДЖИТЕ/       | 17    |
| МЕРУ-МАНДАРА-КАЙЛАСА-БХУВАНА-ТРАЯ-ЧАЛИНИ           |       |
| НАМА СУРЕ САРĀКĀРА-ХАРИНĀНГКА КАРА-СТХИТЕ/         | 18    |
| ТАРА-ДВИ-РУКТА-ПХАТ-КАРЕР-АЩЕША-ВИГХНАНАЩИНИ       |       |
| НАМА-СУРА-ГАНĀДХЬЯКШĀ-СУРА-КИМНАРА-СЕВИТЕ/         | 19    |
| ĀБАДДХА-МУДИТĀБХОГА-КАЛИ-ДУХСВАПНА-НĀЩИНИ          |       |
| НАМАШ-ЧАНДРАРКА-САМПУРНА-НАЯНА-ДЬЮТИ-БХАСВАРЕ/     | 20    |
| ХАРА-ДВИРУКТА-ТУТТĀРЕ ВИШАМА-ДЖВАРА-НĀЩИНИ         |       |
| НАМАС-ТРИТАТТВА-ВИНЬЯСЕ ЩИВА-ЩАКТИ-САМАНВИТЕ/      | 21    |
| ГРАХА-ВЕТĀЛ-ЯКША-ГАНА-НĀЩИНИ ПРАВАРЕ ТУРЕ          |       |
| МАНТРА-МУЛАМИДАМ СТŌТРАМ НАМАС-КĀРЕ-КАВИМ-ЩАКАМ/   | 22    |
| Я ПАТХЕТ-ПРАЯТО ДХИМАН ДЕВЬЯ БХАКТТИ-САМАН-ВИТА    |       |
| СĀЬЯМ ВĀ ПРĀТАР-УТХĀЯ СМАРЕТ-САРВА-БХАЯ-ПРАДАМ/    | 23    |
| САРВА-ПАПА-ПРАШАМАНАМ САРВА-ДУРГАТИ-НАШАНАМ        |       |
| АБХИШИКТТŌ БХАВЕ-ТУРНАМ САПТАБХИР-ДЖИНА-КОТИБХИ/   | 24    |
| АСМИН-МАХАТТВАМ-ĀСĀДЬЯ СОНТЕ БУДДХА-ПАДАМ ВРАДЖЕТ  |       |
| ВИШАМ ТАСЬЯ МАХĀГХŌРАМ СТХĀВАРАМ ВĀСТХА-ДЖАНГАМАЛ  | M/ 25 |
| СМАРАНĀТ-ПРАЛАЯМ ЯТИ КХĀДИТАМ-ПИТАМ ЭВА ВĀ         |       |
| ГРАХА-ДЖВАРА-ВИШĀРТĀНĀМ ПАРАМĀРТИ-ВИНĀЩАНАМ/       | 26    |
| АНЬЕШАМ ЧАЙВА САТТВАНАМ ДВИ-ТРИ-САПТА-БХИВАРТИНАМ  | 1     |
| ПУТРА-КĀМО ЛАБХЕТ-ПУТРАМ ДХАНА-КĀМŌ ЛАБХЕД-ДХАНАМ/ | 27    |
| САРВА-КАМАН-АВАПНОТИ НА ВИГХНЕ-ПРАТИХАНЬЯТЕ        |       |
|                                                    |       |

ТĀРĀ БХАГАВАТИЯМ СУТРАМ САМЬЯК САМБУДДХА БХĀШИТАМ САРВА КАРА САМАЯ УЛАКАРАЕ БУДДХАНИЧА ДХАРМАНИЧА САМГХАНИЧА ТĀРАЕ СВĀХĀ

**७७। ।** तत्वम् अ.स.च्चें त्रायदः स्वें म् अ.स.चें र.स.चें या प्रतिमाशः

Подношение цога Арья Таре «Колосья достижений»

**НАМО ГУРУ АРЬЯ ТАРЕМА!** Если желаешь совершить подношение цога собранию божеств досточтимой Освободительницы, сначала соверши йогу самопорождения. Все собранные необходимые субстанции, в особенности, субстанции метода и мудрости, окропи очищающей водой и амритой.

ጟ፞፞፞፞ፙ፞፞፞፞ዀ፟ቔ PAM ЯМ KXAM

षे वेशमेग स्वास्य से सुर सुनः

ЕШЕ РИГЦЕЛ МЕ ЛУНГ ЧУ

Силой веденья Знания — огнём, ветром и водой,

ऄॕ॔ॺ|**ঌॱॾॣॶॱॸ**ॖऀॕॶॱढ़ॾॖऀॺॱॻॶ॓ॺ|ॺॱॺऻॸॕॖॸॱॷॗॸॱॿ

ЦОГ ДЗЕ НГО ДЗИН СЕГ ТОР ЧЖАНГ

Цепляние за вещественность подносимого сжигаются, развеиваются и очищаются,

<del>ૢૢૢૢૢૢૢૢ૽</del>ૡ૾ૺૹૣ૽ૼૼૢૼૢૻઌૢઌૢ૱૾ૢૺૡ૾ૺઌ૱ૢૼૺ૾

БЕНДХЕ НОДУ ДУЦИ ЧУ

И в сосуде-черепе преобразуются в сок амриты

वर्रेर र्षेव मु अर्ळेंदे स्ट रें र शुरः

дойон гьяцо пунг пор гьюр

в обильный океан желанного

ซึ่ง ซุละรู้ใย OM A XYM

र्वेश देंगाधेव केंबान्दी स्वार्धे प्रदान दः

**ШРИ ОГМИН ЧО ЙИНГ ПОДРАНГ ДАНГ** Из дворца Акаништхи дхармадхату,

यश्चर्यायर्गेद्रायः वेदश्रुदे विदः

ЛЕРАБ КОПА ЛОНГКУ ШИНГ

Сферы самбхогакаи Кармапрапурана,

ग्वश्राष्य्यः श्रुवायिः द्र्यीवादिः स्वशः

НЭЮЛ ТРУЛПЕ КЬИЛКОР НЕ

Священных мест и стран — мандал нирманакаи,

**५स.क्र्या.ब्रॅ्स.य.यपु.स्य.प**र्चे.र.सह

**ДАМЦИГ** ДРОЛМЕ НЕЛЧЖОР МА Йогини, Самая Тара,

इ'म्बुअ'क्नु'अर्क्वेदे'त्वेद-५८'यउबः

ЦАСУМ ГЬЯЦО КОР ДАНГ ЧЕ

В окружении океана Трёх Корней,

र्ळेग्राणी:५५,घरःश्रुव:५५ेव:ग्वेग्राश

ЦОГ КЬИ ДУВАР ЧЕН ДРЕН ШЕГ

Призываю, на собрание цога придите!

ଊ୕୕ଽ୶ୢୢୄୖୠ୕୵ୣ୕ଽ୶୕୰୲ଽ୶୶୰ଽ୕୵୳ୡୄୖ

ЛОНГЧО НАМПА ТАМЧЕ ПЕ

Всех видов услад

थे·वेशनत्त्रः इतिःसवेशसर्केन्। स्वायः

ЕШЕ ДУЦИ НЬЕ ЧО БУЛ

Амриту Знания, подношу!

ୖୣଌ୶ୣ<u>ୣୄୣ</u>ୠୣୣ୷ୠ୶ୄୡଽ୷ୖୢୠ୷ଊ୕୳ୣ୷୶୶

ДИГ ДРИБ НЬЕ ТУНГ ТОЛ ЛО ШАГ

Раскаиваюсь в пороках, омрачениях, падениях!

য়য়ৢঢ়৻ঀৼ৾য়ৼ৾য়য়৻৵য়য়য়ৢঀয়৸ঢ়য়ৢঢ়য়৻ৠৠৄ৾৻ঀ৽

ЗУНГ ДЗИН ТОГ ЦОГ ЙИНГ СУ ДРОЛ

Ворох хватаний-цепляний освобождаю в пространство

अर्केग वुत वेत अन्दर्भ मृत केंग

ЧОГ ТУН ТРИНЛЕ НГОДРУБ ЦОЛ

Даруйте высшие, обычные сиддхи и свершения активностей!

ૹ૾ૺૼૹૢ<u>ૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૹૢૻ</u>૱ૢૢ૽૽૽૱ૹઌૣૻ૽૱ૡૺ૱૱૱૱ૡ૽૽ૺૡૢૺ*૽૽ૼ*ૢૼૺૺૺૺ૿૽

ОМ ГУРУ АРЬЯ ТАРЕ САПАРИВАРА САРВА ГАНАЧАКРА ПУДЖА ХО

लेशक्तामानम्प्राचार्हित्। व्यवासानस्याने। क्षिष्प्राः हुँ देः लेशपश्चितः ग्रीशपत्वपश्च

Читай стослоговую мантру. Собрав остатки: **ОМ А ХУМ ХО** Так благослови.

द्वै । वेश्वायश्यम् वात्रायश्या

ПХЕМ Так призываются гости.

क्षेष् भुद्धियाये प्राप्त दि है। वेशवर्षेश

ОМ УЧЦИШТА БАЛИМТА КХА ХИ Так посвящаются.

## ॷॴॱॺॱॸॳॴ<u>ॖॶॱॸ॓ॱग़ॖ</u>ऻॺॱॺढ़॓ॺॱऄऀॸॱक़ॕॺऻ।

ЛХАГ МА ШЕЛЧУ РЕ КУН НЬЕ ШИНГ ЦИМ

Остатки и омывающую воду, все, кому [поднесены], вкусите, удовлетворитесь!

<u>฿</u>ॖॱढ़ॸॱढ़ॺॺॱक़ॗॆढ़ॱय़ॸॱॾॸॱय़ॿढ़ॱॸॺॱऄ॔ॴ।

ЧИ НАНГ ГЕЛ КЬЕН БАРЧЕ ТАДАГ СОЛ

Внешние, внутренние препятствия и невзгоды устраните!

वहेग्रायमुन्तिः र्वेग्रायशयवे नर्देशस्य पर्देशा

ДЖИГ ГЬЕ ШИ СОГ ЛЕ ШИ НГОДРУБ ЦОЛ

Восемь угроз усмирите, четыре деяния свершите!

<u> न्याःयः अविदःश्चें नः वर्श्चेनः यदेः श्चें या श्वाः अर्धेनः छेगा।</u>

**ДАГПА КАЧО ДРОПЕ ДРОГ ДЗО ЧИГ** Сопроводите в чистую Кечари!

५मेर्देश Благо!

हे पर्द्व प्यम्बायाय दे पूर्वे म्यायः

**ДЖЕЦУН ПАГМЕ ЛХАЦОГ ЛА** Подношением дивных даров

<sub>ୟ</sub>୍ନ ପ୍ରୁଟ ଧର୍ଚ୍ଚିମ୍ନ ଅଂଖ୍ୟା:

МЕДЖУНГ ЧОПА ПУЛВА ЙИ

Сонму божеств Досточтимой Арьи

বর্ষদ্বেমঝাঐ প্রক্রিল্মাইল্মান্সঃ

СОНАМ ЕШЕ ЦОГ ДЗОГ НЕ

Да завершим накопления заслуг и Знания,

**ঀ৾ৼয়য়ৢ৸ৼয়৸ঀ৾ঀয়ৠৢৼ৾য়৸৾ঀঀ**৽

НГОДРУБ НАМ НЬИ НЬЮР ТОБ ШОГ

Быстро обретем два достижения

डेशः र्श्वेत्रः यस्य त्रेत्। हेशः शुः अर्केदः त्रक्षेदः त्यु। दर्ददः न्याकेतः व्याप्ति व्याप्ति व्याप्ति व्याप सर्वेतः इसशः हतः त्रत्यावादः। सेदः वः याने याने याकेतः त्रक्षें रश्चेतः त्याः विश्वः श्चेः श्चेतः त्याः विश्वः श्चेः श्चेतः विश्वः व्याप्ति व्याप्ति विश्वः श्चेतः विश्वः व Так произноси благопожелание. Затем совершай подношения и восхваления. Проси о желаемом и раскаивайся в ошибках. Как обычно, гостей собрания располагай в опоре, если [опоры] нет, читай просьбу удалиться, посвящение заслуг, молитвы устремления и благопожелания. Это написал Манджугхоша (Джамъянг Кьенце). Благо! Извлечено из символических букв тертона Чоклинга. Перевел на русский Данила Стрельников.

### Разнообразные восхваления и молитвы

<u>|हे:पर्ड्व'पर्डेस'स्व'यर्बास'द्युण्बाहे'उव।|</u>

ДЖЕ ЦУН ЧОМ ДЕН ДЕ МА ТхУК ДЖЕ ЧЕН Досточтимая милосердная Бхагавати!

|กรุการรามยณะแลาลโมลาธลายมลาธราชิ||

ДАГ ДАН ТхА ЙЕ СЕМ ЧЕН ТхАМ ЧЕ КЬИ Пусть я и все бесчисленные существа,

<u>|</u>ଵୖୣୣୣୣୣୣୣୣୣୣୣୠୣ୷ୠଽୠଽୖୄୡ୷ୡୄ୕୷ୡ୷ୠୄୗ୲

**ДрИБ НЬИ ЧЖАНг ШИНг ЦОГ НЬИ НЮР ДЗОГ ТЕ** Быстро очистив два омрачения и завершив два накопления,

<u>|हॅ</u>ब्बर्यदेख्य अदशः मुक्षः व्यायम् सर्दिः तुः वार्षेत्र।।

ДЗОГ ПЕ САНГ ДЖЕ ТХОБ ПАР ДЗЕ ДУ СОЛ Достигнем совершенного Пробуждения, молю!

*|*दे.अ.ब्रॅच.ग्री.क्रं.स्त्रश्रामुद्राष्ट्रायः।|

ДЕ МА ТхОБ КЬИ ЦЕ РАБ КУН ТУ ЯНг Пока не достигли, пусть во всех рождениях,

|ॷॱॸ॒ॸॱऄॱ**ॵॱ**ॸॸॖ॓ॱॸढ़ॱऒ॔क़ॕग़ॱॿॕ॔ॸॱढ़ॖॺऻॗ

ЛхА ДАН МИ ЙИ ДЕ ВЕ ЧОГ ТхОБ НЕ Обретём высшее счастье богов и людей.

**୲**ଵ୶୶୕ଌ୵୕୷ୢୖୠ୵୳୕ୢୄଈୣ୷୕୷ଽୄୠ୵୕୳୕୶ୄ୲୲

**ТхАМ ЧЕ КхЬЕН ПА ДрУБ ПАР ЧЖЕ ПА ЛА** Препятствия к достижению Всезнания:

**БАР ЧЕ ДОН ГЕГ РИМ ДАН** НЕ ЛА СОК Порчу, помехи, мор и другие

| 万本・別す・な命・コエ・夏エ・ロ・桑・希切本・ケエ・リ

ДЮ МИН ЧИ ВАР ГЬЮР ПА НА ЦОГ ДАНг Разные причины смерти до срока,

*โ*ม๊'ฺฺผม'ฺฺรฺล'ฺรฺรฺ:ม฿๎ลฺ'ม'ฺรฺล'ฺน'ฺรฺร:||

**МИ ЛАМ НГЕН ДАНГ ЦЕН МА НГЕН ПА ДАНГ** Дурные сны и дурные знамения,

ढ़ॎॾऀॺऻ॔॔॔ॹय़ॱॻक़ॗॖॸॱॹॕॺऻ॔॔॔॔ॹऄॱऄॱय़ॸख़॓॔ॱय़ॱॾॺॴऻ

ДЖИГ ПА ГЬЕ СОК НЬЕ ВАР ЦЕ ВА НАМ Восемь угроз и прочее — все опасности,

| श्रुम: तुः विद्योत्। यमः सर्द्रः तुः मृर्सेवा।

**НЮР** ДУ ШИ ШИНг МЕ ПАР ДЗЕ ДУ СОЛ Молю, быстро усмири и устрани!

विह्नेषा हेत्र यहिषा हेत्र त्यश्च ते यह श्राया धी।

ДЖИГ ТЕН ДЖИГ ТЕН ЛЕ НИ ДЕ ПА ЙИ Мирское и запредельное миру,

|प्रगाः नेबः परे खेगबास्त सुवः सुत्रः र्स्वेगबायः स्रम्भ।

**ТрА ШИ ДЕ ЛЕГ ПхУН СУМ ЦОГ ПА НАМ** Благоприятное собрание счастья, блага и процветания,

|दिषेय'वेट'क्कुश'यदे'र्देब'क्क्षश्चराषुश्चय।|

ПхЕЛ ШИНГ ГЬЕ ПЕ ДОН НАМ МА ЛЮ ПА Пусть приумножится. И все обширные устремления

<u>ૡઌ૱ૹૢ૱ૹ૾ૢ૱ૹ૽ૢ૾૱ૹૣઌ૽૱૱ૹૡ૾૱ૡૢૹૼૡ</u>ૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૹ

**БЕ МЕ ЛхУН ГЬИ ДрУБ ПАР ДЗЕ ДУ СОЛ** Прошу, без усилий, спонтанно осуществи!

<u>|भूपःयःपर्हेत्वःविदःद्यःकेंश्वःववेयःयःद्रः॥</u>

**ДрУБ ЛА ЦОН ШИНг ДАМ ЧО ПхЕЛ ВА ДАНг** Усердной практикой, умножением святой дхармы

ТАГ ТУ КЬО ДрУБ ШАЛ ЧОГ ТхОНг ВА ДАНг Навсегда достигну Тебя, узрев высший Лик,

**।**क्रॅंट'केट'र्देव'र्हेग्रच'न्नेस्स'रेव'र्घे'के॥

ТОН НЬИ ДОН ТОГ ЧЖАН СЕМ РИН ПО ЧЕ Постигну смысл пустоты. Драгоценная бодхичитта,

|धरदिते:बु:धूर:दखेवा:बेट:कुश:धर:अर्हित्।

ЯР НГОЙ ДА ТАР ПХЕЛ ШИНГ ГЬЕ ПАР ДЗО

Пусть разовьётся и расцветет подобно полной луне!

**ГЬЯЛ ВЕ КЬИЛ КхОР ЗАНг ШИНг ГА ВА ДЕР** В благой и блаженной мандале Победоносных,

|पर्क्चे.रयायःविवःहःसहेवायवा<u>श्</u>रेव।।

**ПЕМО ДАМ ПА ШИН ТУ ДЗЕ ЛЕ КЬЕ** Да родимся из превосходного святого лотоса

**НАНг ВА ТхА ЙЕ ГЬЯЛ ВЕ НгОН СУМ ДУ** И сам Победитель Амитабха воочию

<u>| (युरः तक्षुत्रः यः ष्यरः वद्याः ग्रीकः देरः वेदाः वेंग</u>

**ЛУНг ТЕН ПА ЯНг ДАГ ГИ ДЕР ТхОБ ШОК** Дарует пророчество (о достижении Бодхи).

|पर्यामीशक्षःस्यश्राविः द्विष्यश्रम्

ДАГ ГИ ЦхЕ РАБ КУН ТУ ДрУБ ПЕ ЛхА Богиня практики во всех моих рождениях,

<u>|ઽૄ૱ઌૹ૱ૻ૱ઽ૱ૹ૾૽૱ઌ૽ૺ૱૱ૢ૽ૺૡૢ૽૱ઌ૱ૹ</u>ૢૺૺ

**ДЮ СУМ САНГ ДЖЕ КУН ГЬИ ТИН ЛЕ МА** Деяния всех Будд трех времен,

୲ୢ୕ଈ୕ୄଌ୕୵୲୰୷୷ୢଌ୕ୣ୶୲ୡୗ୶୲୷ୢ୰୶୲ୖୢଵ୵ୣଡ଼୵୵୰୲୲

**HrO** ДЖАНг ШАЛ ЧИГ ЧАГ НЬИ НЮР ШИНг ПА Зеленая с синим (лотосом), одноликая, двурукая, быстрая, смелая,

|Щअ'ग्रु-राषुट्वत्य'यङ्गस्रश्चरादे'यगु'वैङ्गर्वेग юм гьюр утпал нам пе траши шок

Да благоприятствует Мать, держащая утпалу.

<u>ૄૹઌૡૹ૽ૢૼઌૹ૽૽ૢ૽૱૱ૢ૾ૺ૱૱૱</u>

**ГЬЯЛ ЮМ ДРОЛ МА КХЬЕ КУ ЧИ ДРА ДАНг** Тара, Мать Победоносных! Подобное твоему Тело,

विर्मेर्रित्रः मुर्छे र्छन् न्द्रः विद्यावस्य अन्द्रः।।

**КхОР ДАНГ КУ ЦхЕ ЦхЕ ДАНГ ШИНГ КхАМ ДАНГ** Свиту, срок жизни, Чистую Сферу,

<u>ٳ</u>฿ๅๅฃ๊ๅม๘๎ҳๅมธัฐๅฺฉลฺ๛ฺฉัๅ๖ๅ๛ๅๅ

**КхЬЕ КЬИ ЦхЕН ЧОГ ЗАНг ПО ЧИ ДРА ВА** Признаки, подобные твоим высшим благим признакам,

दि'दर्'दि'दर'यर्ग'र्सेग्रस'दशुर'यर'र्नेग

**ДЕ ДРА КхО НАР ДАГ СОГ ГЬЮР ВАР ШОК** В точности такие же, пусть я и другие, обретём!

<u>|ଞ୍</u>ରିଟ୍'ୟ'ସଞ୍ଚିଟ୍'ଞିଦ'ସ୍ବୈୟ'ସ'ସନ୍ସ'ୟସ୍ଥିୟା|

КхЬЁ ЛА ТО ЧИНг СОЛ ВА ТАБ ПЕ ТхУ Силой молитвы и восхваления,

|पर्याःश्याकामारावाम्बकासदिःशःस्याकास्।।

ДАГ СОГ ГАНГ НА НЕ ПЕ СА ЧОГ СУ В том месте, где я и другие, находимся,

*ୣ*୲ଵୄୣ୕ଽ୴ୣୖଽଵ୵ୠ୕ଊୖଢ଼୕ଽ୶ଊଌ୕ଌ୷ୢୖୡ୕୵୕ଵୄୖ୷୵ୣ୵୷ୄୗ

**НЕ ДОН УЛ ПхОНг ТхАБ ЦО ШИ ВА ДАНг** Усмири болезни, порчу, бедность, свары,

|कॅंबर्ट्स्यग्रःविबरद्येयर्यस्यस्ट्र्य्यक्ष्या|

**ЧО ДАН ТрА ШИ ПХЕЛ ВАР ДЗЕ ДУ СОЛ** Молю, приумножь Дхарму и благополучие!

# Краткая практика милосердной защитницы, быстро устраняющей все препятствия

বিষ্ণান্ত্ৰ প্ৰতিষ্ঠান কৰি বিশ্ব প্ৰতিষ্ঠান কৰি বিশ্ব প্ৰতিষ্ঠান কৰি বিশ্ব প্ৰতিষ্ঠান কৰি বিশ্ব প্ৰতিষ্ঠান কৰি

**САН**г ДЖЕ **ЧО** ДАН г ЦОГ КЬИ ЧОГ НАМ ЛА В Будде, Дхарме и Высшем Собрании

ДжАНг ЧУБ БАР ДУ ДАГ НИ КЬЯБ СУ ЧИ я принимаю Прибежище вплоть до пробуждения.

|নদ্য'নীম'শ্বীর'র্মিম্ম'নগ্রীদ্'মটে'নর্মিদ্'র্রমম'গ্রীমা

ДАГ ГИ ДЖИН СОГ ГЬИ ПЕ СО НАМ КЬИ Созданными заслугами — щедростью и другими,

*বির্ক্রীয়েশবর খ্রীয় শবর শাস্ত্রী শব্দের বিষ*্থার প্র

**ДрО ЛА ПхЕН ЧИР САНг ДЖЕ ДрУБ ПАР ШОГ** Да стану я Буддой на благо всех скитальцев. (3 раза)

**СЕМ ЧЕН ТхАМ ЧЕ ДЕ ВА ДАН ГЕ ВЕ ГЬЮ ДАН ГЕН ПАР ГЬЮР ЧИГ** Пусть все существа обретут счастье и причины счастья!

ДУГ НгАЛ ДАНг ДУГ НгАЛ ГЬИ ГЬЮ ДАНг ДРЕЛ ВАР ГЬЮР ЧИГ Пусть избавятся от страдания и причин страдания!

ৠৄ৾ঀ৾৾৻ঀয়৵য়ৢঀ৻য়ঢ়৻য়ঢ়৾৻য়৻ঀৼৠ৾য়৾ঀ৻য়য়য়ঀ৾য়৻ঽঀ

ДУГ НгАЛ МЕ ПЕ ДЕ ВА ДАНГ МИ ДРЕЛ ВАР ГЬЮР ЧИГ Пусть не разделяются со счастьем, в котором нет страданий!

कें रेट कर्ग बार्च दाया परि पान दार्श्व अवार्क दा से दाया या ना वर्ष पान स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप स

**НЕ РИНГ ЧАГ ДАНГ ДРАЛ ВЕ ТАНГ НЬОМ ЦЕМЕПА ЛА НЭПАР ГЬЮР ЧИГ** Пусть пребывают в безмерной равности вне привязанности и отвержения, близких и далеких. (3 раза)

(В пространстве пред собой представляй зеленый светящийся невещественный слог *ТАМ*. Лучи света исходят из него и достигают всех чистых земель, обращаясь ко всем буддам и бодхисаттвам, — существам безмерной Любви, Знания, Силы. Достигнув их, лучи света превращаются

во всевозможные подношения. Приняв эти подношения, они, в свою очередь, посылают лучи, несущие благословение и силу, которые собираются в слоге *ТАМ*. Вновь из слога *ТАМ* исходят лучи света и достигают всех существ, нуждающихся в защите и помощи. Они успокаивают страдания, развеивают страхи, удовлетворяют нужды. Затем лучи света возвращаются обратно в *ТАМ*, собрав таким образом всю мирскую славу, могущество, богатство, долголетие и процветание. Слог *ТАМ* превращается в Зеленую Тару)

|चॅंरतःयःधेःमात्रश्रःसर्केमानश

ПО ТА ЛА ЙИ НЕ ЧОГ НЕ В высшей обители Потала,

**।**५ूँ:धेना:बूट:बि:यश्रःतविदशःविदः॥

ТАМ ЙИГ ДЖАНГ КУ ЛЕ ТрУНГ ШИНГ Рождённая из зеленого слога ТАМ,

*|ॸॣऀॱ*ऄॺॱढ़॔॔ॸॱॻॖऀऺॺॱढ़क़ॕॖॱॸॱॾॗॕॗ॔ॴ|

ТАМ ЙИГ О КЬИ ДрО ВА ДрОЛ

Освобождающая скитальцев светом слога ТАМ,

क्षिंताः सार्वेरः यउषामिनाषाः सुः मर्बेत्य।

**ДрОЛ МА КхОР ЧЕ ШЕГ СУ СОЛ** Тара с окружением, молю, приди!

*ૣ*ૹૢૻ:ઽઽૡૢૻ:ઐ૱૽ઙ૽ૼૼઽૻઌ૱૽૽ૄ૿ૹૢૢૺૺૺૹ

ЛхА ДАНг ЛхА МИН ЧО ПЕН ГЬИ Боги и асуры своими венцами,

୲ଵୣ୕୕ଽୡ୵ୢ୕ୠ୵ୣ୷୷୷ୠୄ୵ୖଽୄ୲

**ШАБ КЬИ ПЕМА ЛА ТУ ДЕ** Склоняются к лотосным стопам,

मिंद्र या गुत्र यश क्षें या अई ५ स्था

**ПОНг ПА КУН ЛЕ ДРОЛ ДЗЕ МА** Пред Спасающей от всех невзгод,

म्ब्रियायाय्यसम्पर्धातास्त्रमायर्द्धयार्या।

**ДрОЛ МА ЮМ ЛА ЧАГ ЦАЛ ЛО** Матерью Тарой, простираюсь!

# |कैंर्नु:रे:हु:इ:रे:हु:रे:बू:तू|

ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА (многократно)

୲ୢୖୄ୕ଽ୕୵ୣୠ୕ୣୡ୕୵୵୕୶୶୶୷୷ୢୖୢଈ୕ୣଊ୵୷ୢୠ୵୷ୠୖ୶ୖୣ୶୲୲

ДЖЕ ЦУН ПАГ МА ДрОЛ МА КЬЕ КЬЕН НО Досточтимая Арья Тара, думай обо мне!

ୡ୕ୡ୕୕ୣ୶୶୵୵ୣ୕ଌ୕ୣ୶୲୵୕ୢଌ୕୷ୄ୵୷ୡ୷ୗୢୡ୷୷୷ୡୄ୷*୲* 

ДЖИГ ДАНГ ДУГ НГАЛ КУН ЛЕ КЬЯБ ТУ СОЛ Защити от всех угроз и страданий! (многократно)

(Представляй, что при произнесении мантры и молитвы зеленый и/или золотой свет исходит из Тела Тары и входит в тебя и других, неся благословения, устраняя препятствия и угрозы.

По желанию повторяй 21 Восхваление и другие молитвы.

В завершение Тара плавится в свет и через макушку растворяется в тебе. Затем посвяти заслуги)

न्नो'न'दर्न'धेशसुर-तु'नन्ग।।

**ГЕ ВА ДИ ЙИ НЬЮР ДУ ДАГ** Этой добродетелью да стану я быстро

दल्याश्राः श्रुति। सार्वीयः श्रीमः यश्री

ПАГ МА ДрОЛ МА ДрУБ ГЬЮР НЭ Арья Тарой и

दर्शे प्रामुडेम् गुरस्य स्थूब्रस्य

**ДРО ВА ЧИГ КЬЯН МА ЛЮ ПА** Всех скитальцев без исключения

दे'धी'अ'य'तर्गेद'यर'र्वेगा

ДЕ ЙИ СА ЛА ГО ПАР ЩОГ Приведу в эту землю!

## Арья-Тара, спасающая от восьми страхов

Помимо опубликованной далее Тантры, тибетский канон включает в себя несколько других текстов, полностью посвященных Таре. По меньшей мере два из них являются связными и самодостаточными произведениями, которые приятно читать и которые ценны сами по себе, независимо от их исторической значимости.

Первый из них — короткая Сутра, содержащая учение, данное Самой Тарой богам Мира Желаний. Функция Тары, которой Сутра обязана своим названием, упоминается лишь в строфе 26. Мы уже встречались с Богинями, спасающими от восьми страхов (или опасностей) в главе 11 в Тантре, где они были излучением необычно темного двурукого и яростного образа Тары, но в том месте предполагалось, что эти страхи слишком известны, чтобы их перечислять. Здесь же эти восемь страхов перечислены. Единственное отличие с общепринятым перечнем состоит в замене тюрьмы на «чуму» или эпидемические заболевания.

Ни в одном издании Кангьюра не обнаруживается связи данной Сутры с другими текстами о Таре. Изучив содержимое издания Тоg, а также несколько томов не имеющего указателя лхасского издания и не найдя его, я сделал перевод с единственной имеющейся версии, содержащейся в пекинском издании. Тибетский перевод анонимен и, по всей видимости, не подлежит точной датировке.

#### СУТРА АРЬЯ-ТАРЫ, СПАСАЮЩЕЙ ОТ ВОСЬМИ СТРАХОВ

(Āрйа-тāрā-ашта-гхора-тāранū-сўтра)

Склоняюсь перед Тремя Драгоценностями!

Склоняюсь перед Досточтимой Тарой!

Склоняюсь перед Владыкой Шакьямуни!

Так я слышал однажды. Владыка пребывал в мире богов на Горе Меру. Находясь среди собравшихся там, Богиня Тара молвила следующее.

- Обретя этот рай, подобный драгоценности, Поймите действия и их последствия: Следуйте добру и оставьте зло! Ибо каждый, кто вершит злые деяния Падёт в следующей жизни.
- Звери тупы и глупы, поедают друг друга,
   Взбираются трудными путями и падают со скал,
   В тревоге, обуянные ужасом, дрожа от страха,
   Пугаются всего их страдания невозможно представить.

- 3 Преты голодают и жаждут, а их тела ненасытны. Если появляются еда и напитки — им их не дают, Или если и съедают что-то, оно превращается в огонь или мечи. Их страдания голода и жажды невозможно постичь.
- 4 Существ, рожденных в адах, Насильно ведут за собой злобные Ямы, Жгут, варят и режут острым оружием; Их страдания жара и холода невозможно вынести.
- 5 Поэтому неблагие дела в этой жизни Возвращаются вершащему их в преумноженном виде И множество кальп его одолевает ярая тоска, От которой не сбежать ни на миг и не вытерпеть.
- 6 Поймите последствия кармы, просто памятуя. Невыносимые страдания и горе будут мучить; Скверная речь, свирепое тело и страшный голос — Эти и другие страдания непостижимы.
- 7 Те же, кто знает превратность клеш, Отрекаются от причин трех миров страдания И никогда не вовлекаются телом, речью или умом Ни в какой порок, большой или малый,
- 8 Но, обретя счастье, помогают остальным блуждающим, Свободные от алчности, злобы и заблуждений, утвердившись В корне сострадания, обратившись всеми тремя вратами к добродетели,
  - Устремляются к этой сущности глубочайшего.
- 9 Плод цветка, что поражен заморозком, Даже если возделывать, не даст ростка; Так и те, кто сомневаются и нарушают обеты, Даже обладая возможностью применять глубочайшие мантры
- 10 И теша себя нисхождением благословения, не получают его. Их аскеза обращается лишь в бессмысленную усталость, Их мантры подобны речам простолюдинов, А их сосредоточение — будто детские фантазии.
- Если человек практикует эти мантры безупречно,Он быстро обретет желаемое.Например, семя баньяна (нйагродха) совсем крошечное,Но если его хорошо поливать и удобрять,
- 12 Через семь лет вырастает до целой лиги в охвате;

- Если даже внешние вещи подвержены такому росту, То что говорить о сознательной практике осознавания? Рост внутреннего ясного света безмерен.
- 13 Если полагаться на купцов, знающих путь, И отправиться в море на доброй лодке, То, получив желанные драгоценности, Можно верным курсом вернуться домой.
- 14 С Бодхичиттой, полагаясь на Любовь, Сострадание, Радость и Равностность, практикуйте добродетель И отправляйтесь в Путь истинного совершенства: Вы достигнете стадии уверенного знания.
- Если стрела, выпущенная человеком¹, улетела,
   Она проделала свой путь, даже если кто-то отрицает.
   Тот, кто постиг смысл Реальности,
   Выходит за пределы, даже если кто-то сомневается в этом.
- 16 Доведя до совершенства аспекты и природу деяний и частей<sup>2</sup>, Несомненно, он обретет плод состояния Будды. Если человек понимает эту чистую Реальность (дхармату), То нет «я», нет жизни, нет прерывания жизни,
- 17 Нет кармы и нет созревания кармы.
  Этот человек не впадает в крайности и достигает освобождения.
  Если для достижения этого блага будете преданно
  Повторять эту сущность, что Я объясняю,
- 18 Пороки трех неисчислимых кальп истощатся, Страдания трех миров несчастий и сансары Будут смыты, а омрачения очищены. Эта благая сущность звучит так.

ОМ! Бодхисаттва-махасаттва, Богиня! Прошу, защити меня!

ОМ НАМА ĀРЙА̂ВАЛОКИТЕШВАРĀЙА БОДХИСАТТВĀЙА МАХĀСАТТВĀЙА МАХĀ-КĀРУНИКĀЙА ТАД ЙАТХĀ: ОМ ТĀРЕ ТУТТĀРЕ ТУРЕ САРВА-ДУШТĀТ МАМА КРиТЕ ДЖАМБХАЙА СТАМБХАЙА МОХАЙА БАНДХАЙА ХУМ ХУМ ХУМ ПХАТ ПХАТ ПХАТ СВĀХĀ НАМА ĀРЙА̂ВАЛОКАБХАЙĀ НАРĀ БОДХИСАТТВĀ МАХĀСАТТВĀНИ АДХИШТХĀНА АДХИШТХИТЕ МАМА САРВА-КАРМА-ĀВАРАНА-СВАБХĀВА-ШУДДХЕ ВИШУДДХЕ ШОДХАЙА ВИШОДХАЙА ХУМ ПХАТ СВĀХĀ

<sup>1</sup> В написании skyes bus вместо skyes bu'i.

<sup>2</sup> Неясная строка (Bya cha'i rnam pa rang bzhin rdzogs gyur nas).

(ОМ Поклоняюсь Арье Авалокитешваре, Бодхисаттве Махасаттве, великому сострадательному! Таким образом: ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ Сокруши, останови, запутай, удержи все грехи и все злое, что я совершил ХУМ ХУМ ПХАТ ПХАТ ПХАТ СВАХА Поклоняюсь Тебе, в Ком Арья Авалок[ита?], бесстрашные мужи, Бодхисаттвы и Махасаттвы вдохновили волшебную силу вдохновения, очисти, совершенно очисти все мои кармические омрачения, чистое, совершенно чистое по природе ХУМ ПХАТ СВАХА)<sup>3</sup>

- 19 Далее, силой Будды<sup>4</sup> Богине было воздано полное восхваление:
- 20 С великим Состраданием Ты трудишься на благо существ, В полноте знаков и признаков, украшенная драгоценностями Твоя шея прекрасна, а лик улыбается и смеется!
- 21 Твои очи подобны льняным лотосам (zar ma'i pad ma), Твои уши подобны раскрывшимся цветам уг-чö (ug cos), Твой нос подобен частям утпал, Твои уста подобна мальве (ha lo).
- 22 Твое Тело прекрасной девы<sup>5</sup> принимает разные облики; Твоя Речь *калапинки* провозглашает Дхарму; Твой сострадательный Ум — любящий защитник всех существ.
- Слева лотос незапятнанный пороками сансары;
   Справа даяние Прибежища для блага существ;
   Ты восседаешь на дисках солнца и луны Метода и Мудрости.
   Почтенная Тара, я принимаю в Тебе Прибежище.
- Защити меня от великой пропасти сансары,
   Чтобы я никогда не блуждал в круговерти шести уделов!
   Держи меня Твоими узами Великого Сострадания,
   Не дай сбежать в три мира злой доли!
- 25 Утверди меня на Пути, чтобы не смог свернуть, Чтобы во всех рождениях смог избежать ложных взглядов! Позволь мне встретить Гуру, наделенного Бодхичиттой,

<sup>3</sup> Первая часть этой дхарани появляется в "Дхарани Арья-Тары" (Р393) и в других текстах (напр., Байер, с.280), поэтому для ее текста имеется адекватное подтверждение. Вторая часть менее определенна, поскольку помимо варианта в пекинском издании я нашел ее только у Бутöна Ринпоче в «Collected Works", часть 16 (МА), 436.6-7. Два эти текста практически идентичны, кроме начала второй части: Нама арйавалокабхайа В, мама арйавалокабхайа Р. Из-за этого в тексте местами имеются расхождения, и хотя обе формы окончаний м.р. им.п. мн.ч. -ани и вин.п. мн.ч. -е приводятся в «Grammar" Edgerton'а, перевод оставляет сомнения.

<sup>4</sup> В написании kyi mthus вместо kyis su.

<sup>5</sup> mTshan ldan, букв. "наделенный знаком(ами)", предположительно знаками красоты.

И никогда не встречаться с дурными спутниками!

26 Защитница от восьми опасностей — львов, слонов и пожаров, Змей, грабителей, воды, мора и пишачей —

склоняюсь пред Тобой!

В этой жизни и других, прошу, защити меня от восьми напастей!

27 Пока я не обрел непревзойденный Плод, Пусть я буду неразлучен с Десятью парамитами: Даяния, Нравственности, Терпения, Усердия, Дхьяны, Мудрости, Средств, Устремления, а также Мудрости-Знания!

Всякому сыну или дочери из благой семьи следует переписать это учение, читать его, повторять, хранить его, практиковать верное памятование о нем и широко учить ему других.

Так говорил [Владыка], и все собрание, ликуя, превознесло [Его слова]. Так заканчивается Сутра Арья-Тары, спасающей от восьми страхов.

#### Сто восемь Имен

Еще одна жемчужина канонической литературы о Таре — восхитительные «Сто восемь Имен Почитаемой Арья-Тары».

В Индии были особенно популярны различные перечисления ста восьми имен, так как число сто восемь священно как для буддистов, так и индуистов. Сама Тара была дважды удостоена двух совершенно разных перечней из ста восьми Имен, оба из которых доступны в переводе в тибетском и китайском канонах<sup>6</sup>. Тот из них, чей перевод представлен здесь, обладает сильным поэтическим очарованием, которым мы, к счастью, можем наслаждаться из первых рук, поскольку до нас дошел санскритский оригинал.

Стих делится на три основные части: введение (1-26), непосредственно Имена (27-39) и польза от их произнесения (40-53).

#### **ВВЕДЕНИЕ**

Мы сразу же переносимся в волшебное измерение священного острова-горы Потала, или Поталака, одной из излюбленных обителей Тары (и Авалокитешвары). Подобно Шамбале, Потала скорее представляет собой некую Чистую Страну на Земле, посещаемую Бодхисаттвами и Пробужденными Существами, но, как правило, недоступную обычным людям. Но в то время как Шамбала, окруженная снежными горами, явно

<sup>6</sup> Второй из них —  $T\bar{a}p\bar{a}$ - $\partial e B \bar{u}$ - $n\bar{a}m\hat{a}uma$ -uama (тиб.: см. библиографию. Кит.: Taisho 1105, ср. Blonay, с.3-4). Имена либо длинные и сложные, либо вперемешку с обильными комментариями.

цивилизована, урбанизирована, технологически развита и больше тяготеет к патриархату $^7$ , в Потале тропическое море лениво плещется о берег дикой пустоши, где нет никакой промышленности, а горстке населяющих ее людей-созерцателей достаточно лишь протянуть руку, чтобы сорвать себе еду с дерева $^8$ .

Считается, что Потала находится в Южной Индии вблизи буддийского центра Дханйа-катака. Но если даже нам удастся отыскать ее, нас постигнет разочарование — ее благодать недоступна обычному зрению. Таранатха повествует о двух йогинах, Буддхашанти и Буддхагухье, посетивших гору ок. 800 г. н.э. Арья-Тара у подножья горы давала учение Дхармы группе нагов; но они видели лишь старуху, присматривающую за своим стадом коров. На полпути вверх по горе сестра Тары Богиня Бхрикути учила нескольких асуров и якшей, но они видели лишь девушку с большим стадом коз и овец. А на вершине горы вместо Авалокитешвары они увидели лишь каменное изваяние.

Но зрение нашего автора не столь ограничено. Живописно обустроив сцену, он наводит фокус на главных обитателей. Мы слышим, как Бодхисаттвы Владыка Авалокитешвара и Ваджрапани обсуждают, каким образом лучше всего помогать существам. Вскоре разговор очень естественно перетекает к обсуждению достоинств Тары — теме, что всегда приносит радость уму — и Ваджрапани просит Владыку Авалокиту научить его Ее ста восьми Именам. У буддийских учителей всегда было принято учить Дхарме лишь тогда, когда об этом просят.

#### ИМЕНА

Являются ли эти Имена, как писал первый их европейский редактор и переводчик, просто «скучным перечнем бесцветных эпитетов, которые с легкостью можно перенести с одного божества на другое и у которых нет иных достоинств, кроме заполнения собой [некоего] обязательного целого? Можно согласиться с тем, что любое божество, скорее всего, будет «чрезвычайно величественным», «могучим», «непобедимым» и «бесстрашным», но все же большая часть из них неприменима ко всем божествам подряд, и многие из них отнюдь не «бесцветны». Однако они совсем мало соотносятся с привычной иконографией и типичными функциями Тары, а некоторые из них с трудом вписываются в эту картину. Откуда же они взялись?

<sup>7</sup> Дошедшую до нас информацию о Шамбале см. Bernbaum, «The Way to Shambhala».

<sup>8</sup> Ср. Грейвс, "Белая богиня" (англ.изд.), с. 481: "Богиня— не горожанка: она Владычица Диких тварей, обитающая на лесистых холмах".

<sup>9</sup> HBI, c.281-2.

<sup>10</sup> Blonay, ix-i.

При зучении статьи о Именах в словаре Monier-Williams, бросается в глаза постоянное упоминание отсылки "имя Дурги". Маллар Гхош в своем ценном исследовании о происхождении Тары отмечала то же самое. В ее детальном анализе ясно показано, что буддийская Тара и брахманическая Дурга или Деви тесно связаны друг с другом как в плане основополагающих представлений о них, так и в плане имен. Что касается имен, то не менее тридцати восьми из наших ста восьми имен применяются к Деви в разделе "Деви-Махатмья" в "Маркандея-пуране", а также в восхвалениях Дурги в "Махабхарате" 11. Среди них — Сарасвати, Сваха, Одетая в желтое, Великая в иллюзии, Вооруженная мечом, чакрой и луком (три Имени), Ночь конца света, Брахмани, Матерь Вед, Носящая черепа, Сумерки, Даятельница благ, Должное прибежище, Достигающая всех концов, Кормилица и другие. В словаре Monier-Williams приводятся еще шесть, которые также относятся к именам Дурги, среди которых Большеокая, Весьма белая (или Великая Белая) и даже Гаутами. Таким образом, не менее сорока четырех из ста восьми имен было заимствовано от брахманической богини, включая некоторые самые загадочные.

Гхош считает особенно важным Имя "Знающая все виды" (джатаведа, можно также перевести как «Знающая всех рожденных существ»). Таков был ведический эпитет Агни, данный Дурге, ибо она была подобна лодке, помогающей преданным пересечь океан страдания — то самое значение [имени] Тара, «Переводящая на ту сторону», которое Она Сама указывает в строфе 17. Так что в божественном имени содержится больше, чем может заметить беглый взгляд. «Дурга» также передает подобный смысл: «кладущая конец злой доле» (дургати-нашини)<sup>12</sup>.

Мы не станем рассматривать здесь множество других параллелей между Тарой и Дургой или их мужскими аналогами Авалокитой и Шивой. Достаточно сказать, что когда Великая Матерь решила явить Себя буддистам как Тара, вполне естественно, что за Ней сохранились многие эпитеты, которыми Она уже была наделена в Ее брахманическом откровении. И это не делает Тару чем-то вторичным — Она не просто копия с индуистского «оригинала», но представляет аспекты Истины, которые не были открыты индуистам: кто из смертных может знать все Имена Богини?

#### ПЕРЕВОД

В основном я следовал санскритскому тексту в редакции Godefroy de Blonay (1895 г.), взявшего за основу две рукописи и версию, опублико-

<sup>11</sup> Перечисление Ghosh (с.20) включает еще четыре, которые я не учел, т.к. они приводятся в тексте Blonay, который я исключил.

<sup>12</sup> Ghosh, c.17.

ванную в Индии. Два тибетских перевода помогли мне понять текст и исправить некоторые ошибки у Blonay.

Первый тибетский перевод (Т1) содержит лишь строфы 27-39, т.е. сами Имена. Он был выполнен Гарубом (или Горубом?) Чокьи Шерабом совместно с кашмирским пандитой Буддхакарой где-то в конце одиннадцатого века; его можно найти в Кангьюре [редакции] Дворца Тог. Второй перевод (Т2) существенно полнее и присутствует во всех изученных редакциях Кангьюра; имя переводчика не указано в колофоне, но похоже, что это был Тарпа Лоцава Ньима Гьялцен (13-14 вв.) 14.

В разделах введения и указания благ санскритский текст обладает большей связностью и ясностью, чем Т2. В разделе Имен в местах, где версии различаются, трудно сказать, которая из них верна. В любом случае, каждое конкретное Имя может быть переведено множеством способов, и все [эти варианты] будут соответствовать традиции и/или здравому смыслу.

Помимо этих первичных источников, я сверялся с французским переводом в прозе от Godefroy de Blonay и с английским переводом Edward'a Conze<sup>15</sup>. Некоторые отличия в моем переводе обусловлены тем, что я помимо санскритского текста использовал тибетские [переводы], другие же есть результат интуитивного подбора [смысла].

Оригинал написан стихотворным размером ануштубх, который позволяет несколько изменять ритм в пределах общей схемы. Относительно свободный размер, в котором сделан данный перевод, скорее всего, не даст сильного ощущения разнородности.

#### СТО ВОСЕМЬ ИМЕН ПОЧИТАЕМОЙ АРЬЯ-ТАРЫ

 $(ar{A}$ рйа-т $ar{a}$ ра-бхатт $ar{a}$ рик $ar{a}$ -н $ar{a}$ м $\hat{a}$ шт $ar{o}$ ттарашатака-стотра $)^{16}$  Изречено славным Владыкой Авалокитой

#### ОМ. Склоняюсь перед Досточтимой Арья-Тарой!

 $^{1_{17}}$ Прекрасная, блаженная Поталака сверкающая различными кристаллами, Покрыта разнообразными деревьями и лианами, полна гомоном всеразличных птиц.  $^{2}$ Посреди шума множества водопадов в изобилии водятся дикие животные; Все вокруг благоухает ароматами разнообразнейших цветов.  $^{3}$ Везде висят вкуснейшие плоды, повсюду звучит жужжание пчел и взволнованно толкутся слоны $^{18}$ . Раздаются киннаров  $^{4}$ И

<sup>13</sup> Ученик Ронгзома Лоцавы, см. ВА, с.162-3.

<sup>14</sup> Имя указано в содержании ( $dKar\ chag$ ) Кангьюра издания Дерге. Он был учителем Бутöна Ринпоче (1290-1364) (Бутöн, ii. 224).

<sup>15</sup> Conze, "Buddhist Texts Through the Ages", № 176.

<sup>16</sup> Бхаттарика санскр. (L), бхадра NT; стотра санскр., отсутствует в LNT.

<sup>17</sup> Жирным индексом нумеруются строфы

<sup>18</sup> Т.е. слоны во время гона (матта) — индийские поэты, кажется, неспособны упо-

гандхарвов сладкозвучные песни; собрания совершенных Держателей знания<sup>19</sup>, Мудрецы, свободные от страстей, собрания Бодхисаттв и прочих, <sup>5</sup>Учителя Десяти Уровней и тысячи богинь и Цариц Знания, во главе с Арья-Тарой постоянно приходят сюда.

<sup>6</sup>Воинства гневных божеств окружают ее, Хаягрива<sup>20</sup> и прочие. Там обитал славный Владыка Авалокита, трудящийся ради <sup>7</sup>Блага каждого существа, сидя на лотосе, Погруженный в великую аскезу, полный любви и сострадания. <sup>8</sup>Он учил Дхарме в том великом собрании божеств. Могучий Ваджрапани приблизился к Нему, когда Тот расположился, <sup>9</sup>И, побуждаемый высшим состраданием, вопрошал Авалокиту: «Под бременем опасности воров и змей, львов, пожара, слонов, тигров и <sup>10</sup>Воды, о Мудрейший, существа тонут в океане сансары, сдавленные петлями, исходящими от жажданья, злонамеренности и заблуждения. <sup>11</sup>Поведай мне, великий Мудрец, о том, посредством чего они могут освободиться от сансары!» — На обращенье это Владыка Мира, славный Авалокита

<sup>12</sup>Молвил такими звучными словами вечно бдительному Ваджрапани: «Слушай, Высший Повелитель Гухьяков<sup>21</sup>! Силой обета <sup>13</sup>Амитабхи-Защитника мне были рождены Матери Мира, мудрые, с великим состраданием, взращенные ради спасения мира<sup>22</sup>; <sup>14</sup>Подобны взошедшему солнцу, их лики сияют как полная луна, Тары освещают деревья<sup>23</sup>, с богами, людьми и асурами, <sup>15</sup>Они сотрясают три мира и приводят в ужас якшей и ракшасов. Богиня, держащая голубой лотос в руке, говорит: «Не бойся, не бойся! <sup>16</sup>Ведь для защиты мира была я рождена Победоносными. В лесной глуши, среди лязга оружия, когда преследуют разные опасности, <sup>17</sup>Как только упоминают мои имена, я всегда защищаю существ. Я, о Владыка, проведу их через<sup>24</sup> великий потоп всех их страхов; <sup>18</sup>Поэтому

минать о слонах, не находящихся в этом состоянии. Я позволил себе поставить паду 3г перед 3в, а 46 перед 4а, поскольку так текст приобретает больший смысл.

<sup>19 &</sup>quot;Знание" или "Держатель знания" (видьядхара) и "Царица знания" (видйа-раджни) подразумевает понимание Тантр.

<sup>20</sup> Тесная связь Хаягривы с Тарой подтверждается двумя резными изображениями, опубликованными у Ghosh (таблички 42, 44), на которых запечатлен Авалокитешвара с Тарой, Бхрикути и Хаягривой.

<sup>21</sup> *Тухйаки*, класс существ из свиты Куберы, по всей видимости, отождествляются здесь с якшами, поскольку Бодхисаттва Ваджрапани был вождем якшей.

<sup>22 &</sup>quot;Обет Амитабхи" в Т2 звучит менее натянуто, чем "Слушай Амитабху" Сопzе, где Амитабха, предположительно, говорит через Авалокитешвару, но мамаджна можно перевести несколькими способами, ни один из которых не будет убедительным; в Т2 «известная мне (как Матерь Мира)».

<sup>23</sup> Здесь и в других местах то ли из-за повреждения текста-источника, то ли от неопытности или последующих ошибок переписчиков (напр., *mchog* вместо *phyogs*) в Т2 происходит замена слов, искажающая смысл. Здесь мы имеем ненужные "все человеческие существа" вместо "Тары" и "деревья".

<sup>24</sup> Тарайишйами.

лучшие из Провидцев воспевают меня миру именем Тара $^{25}$ , Вздымая руки в мольбе, полные почтения и трепета».

<sup>9</sup>Блистательный пребывающий в небесах<sup>26</sup> [Ваджрапани] молвил такую речь: «Поведай сто и восемь Имен, что были провозглашены Победоносными прошлого, <sup>20</sup>Владыками, Учителями Десяти Уровней, Бодхисаттвами с великими чудесными силами! Устраняющие все зло, достойные похвалы и приносящие благо, умножающие славу, <sup>21</sup>Дарующие изобилие и богатство, а также преумножающие здоровье и благосостояние! По твоей милости к существам, о Великий Мудрец, изреки их!» <sup>22</sup>На это воззвание Владыка Авалокита, широко улыбнувшись, Оглянулся во всех направленьях очами, искрящимися любовью, <sup>23</sup>Поднял правую руку, украшенную благоприятным знаком, великий Своей мудростью<sup>27</sup>, молвил ему: «Хорошо сказано, хорошо сказано, великий аскет! <sup>24</sup>Слушай же, удачливейший, единственно любимый всеми существами, [эти] Имена, Произнося которые должным образом, люди станут владыками богатства, <sup>25</sup>Избавятся от всяких болезни, обретут все блага владычества, Устранят причины безвременной смерти, а после смерти отправятся в Сукхавати! <sup>26</sup>Я изреку их полностью. Внимайте мне, собрание богов! Да возрадуетесь вы истинной Дхарме и обретете покой!

<sup>27</sup>ОМ!<sup>28</sup> Благая<sup>29</sup>, Величественная, Кормилица Мира, Прославленная, Сарасвати, Большеокая, Праджня, Изящество и Ум,

<sup>25 &</sup>quot;Переводящая на другую сторону", "Спасительница".

<sup>26</sup> Т2 переносит эту фразу в строфу 16, [вставляя ее] в речь Тары.

<sup>27 &</sup>quot;Великий мудростью" также может являться прямой речью, как в Т2.

<sup>28</sup> В санскр. тексте это место приводится прозой в виде дхарани, которой нет ни в одной из тиб. версий (в Т2 только Ом, в Т1 ничего). На первый взгляд может показаться, что текст, будучи напечатанным в виде четырех строф, включает в себя часть перечня Имен: ОМ. Яркая, прекрасноокая, Тара, светящаяся радость, сострадательная ко всем существам, / Спасительница всех существ, тысячерукая, тысячеокая, // ОМ. Склоняюсь перед Благословенной Владычицей! Узри внизу, узри внизу / Всех существ и меня, ПХАТ СВАХА ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА // ОМ. Чистая, пречистая, обеляющая, очищающая, / Дщерь Сугат, сущность милосердия, непорочная, зеленая, предстающая зеленой, // Великая мудростью, превосходнейшая, прекраснейше украшенная, непобедимая, / Ужаснейшая, принимающая все формы, великосильная!»

Однако его стиль отличен, имена стоят в звательном падеже вместо именительного, а некоторые повторяются в строфах. Далее, Имена в строфах (27-39) насчитываются в количестве сто восемь без каких-либо добавлений из этой дхарани. Поэтому мы можем уверенно отклонить ее как позднейшее дополнение, которое только нарушает поток. Таким образом, в санскр. тексте остается пятьдесят три строфы. Обе тибетские версии, а также принцип счета двух полустроф за одну целую в рукописях Вlonay дают повод полагать, что несколько строк были утеряны. Очень вероятно, что изначально было пятьдесят четыре строфы, что при счете полустрофами дает магическое число сто восемь. 29 dpal ldan dge ma T1, dge ba can T2 = калйани (калпагни «огонь кальпы» в санскр.).

- <sup>28 30</sup>Дающая Устойчивость и Рост, Сваха, Слог ОМ, Принимающая Любые Формы, Трудящаяся на Благо Всех Существ, Спасительница и Победительница в Битве,
- <sup>29</sup> Праджняпарамита Дэви, Арья-Тара, Ублажающая Ум, С Барабаном и Раковиной<sup>31</sup>, Совершенная Царица Знания, Благоречивая,
- <sup>30</sup> Луноликая, Сиятельнейшая<sup>32</sup>, Неодолимая, В Желтых Одеяниях, Великая Иллюзия<sup>33</sup>, Белейшая, Сильнейшая, Храбрейшая,
- <sup>31</sup> Грознейшая, Пылчайшая, Убийца Злочинцев, Умиротворенная, В Мирной Форме, Победоносная, Блистательно Величавая,
- <sup>32</sup>С Гирляндой из Молний, Несущая Знамя, Вооруженная Мечом, Чакрой и Луком, Сокрушающая, Ошеломляющая, Кали, Ночь Конца Света<sup>34</sup>, Идущая в Ночи,
- <sup>33</sup>Защитница, Лукавая, Мирная, Прекрасная, Могучая<sup>35</sup> и Добродетельная, Брахмани<sup>36</sup>, Матерь Вед, Скрытая и Обитающая в Пещерах,
- <sup>34</sup>Удачливая, Благоприятная<sup>37</sup>, Кроткая, Знающая Все Виды, Стремительная как мысль, Носящая Черепа, Великая Страстностью<sup>38</sup>, Сумерки, Истина, Непобедимая<sup>39</sup>,
- <sup>35</sup> Ведущая Караван, Смотрящая С Состраданием<sup>40</sup>, Указующая Путь Потерявшим Его, Подательница Благ, Наставница, Сведущая в шастрах, Чаровница нерушимой доблести<sup>41</sup>,

<sup>30</sup> Здесь в санскр. тексте добавлен еще один Ом, чего нет в Т1 и Т2.

<sup>31</sup> Раковинная: *шамкхинй* в Т1, Т2 (*сакхинй* «подруга» в санскр.).

<sup>32 &</sup>quot;Великосиятельная" (махā-гаурū), «Белейшая» (махā-шветā) — оба варианта переведены как dkar то che "Белейшая" в Т1 и Т2.

<sup>33</sup> *Маха-майа* — имя матери Будды, а также имя Дурги.

<sup>34</sup> *Кала-ратири*: может означать «темная ночь» (в T1, T2), но здесь *кала*, скорее всего, значит «время», а не «темный», что относится к ночи разрушения во время конца света. Имя Дурги.

<sup>35</sup> Вибхавини ('dra ba'i lding T2, 'gro lding ma = драмила?? Т1)

<sup>36</sup> *Брахмані*й (т.е. женщина-брахман) в санскр. и Т1, *tshang pa ma = Брахмані*й (имя индуистской богини, дочери и жены Брахмы) Т2.

<sup>37 &</sup>quot;Благоприятная" (шанкар $\bar{u}$ ) в санскр., ri khrod ma = шавар $\bar{u}$  T1, don byed = apmxa-кар $\bar{u}$  T2.

<sup>38</sup> Shugs chen  $mo = max \bar{a} в e r \bar{a}$ , в санскр. тексте В.

<sup>39</sup> Должно ли "истинная" относиться к предыдущему слову (Т1), к следующему слову (Conze) или оно само по себе (Т2, Blonay)? Последний вариант лучше всех, ибо тогда каждое из трех Имен будет именем Дурги, и Грейвс (The White Goddess, с.448) подтверждает, что даже в Европе Истина есть имя Богини.

<sup>40</sup> Сартхаваха крипа-дришти: Ghosh (с.24) корректно исправляет на сартхаваха-крипа-дришти» Смотрящая с состраданием на ведущих караван (т.е. купцов)», аллюзия на раннюю популярность Тары среди сообщества купцов, которых Она защищала во время их путешествий. Т1 и Т2 неясны.

<sup>41</sup> surūpā'mrtavikramā

- <sup>36</sup> Живущая В Горах<sup>42</sup>, Йогини, Сиддха, Чандали<sup>43</sup>, Амрита, Неколебимая, Богатая, Полная Заслуг, Великая доля, Благая доля<sup>44</sup>, Услаждающая Взор,
- <sup>37</sup> Устрашающая [Саму] Смерть, Ужасная, Яростная, Неистовая в Великих Аскезах, Трудящаяся Только на Благо Мира, Должное Прибежище, Милостивая к Преданным,
- <sup>38</sup> Владычица Речи, Счастливая, Возвышенная, Неизменная, Сопровождающая Повсюду<sup>45</sup>, Милосердная, Достигающая Всех Пределов, Укрывающая, Кормилица, Обретающая Награду,
- <sup>39</sup> Бесстрашная, Гаутами<sup>46</sup>, Достойная Хвалы, Славная Дщерь Локешвары; Тара, Наделенная Именами Бескрайней Добродетели, Полностью Исполняющая Все Чаяния.
- <sup>40</sup>Эти сто восемь Имен были изречены для вашего блага. Они таинственны, чудесные, тайные, их трудно обрести даже богам, <sup>41</sup>Они приносят удачу и успех, устраняют все изъяны, облегчают всякую болезнь, приносят счастье всем существам. <sup>42</sup>Тот, кто произносит их осознанно три раза, совершив омовение и Сосредоточенно, в скором времени обретет царское достоинство. <sup>43</sup> Подавленный, станет всегда счастлив, нуждающийся обретет достаток. Глупый станет премудрым и рассудительным не сомневайтесь. <sup>44</sup>Узник освободится от уз, в делах будет успех. Станут приветливыми враги, а также звери с рогами и клыками. <sup>45</sup>В битвах, нужде и трудностях когда напасти плотно окружают, про-

<sup>43</sup>В битвах, нужде и трудностях когда напасти плотно окружают, простым вспоминанием этих Имен всякая опасность<sup>47</sup> потеряет силу.

<sup>46</sup>Безвременная смерть обойдет стороной, будет обретено благосостояние. Человеческое рождение будет очень плодотворно, если проявлять такое великодушие. <sup>47</sup>Человек, встающий рано утром и повторяющий их, обретает долголетие и продолжительное процветание.

 $^{48}$ Дэвы, наги, а также якши, гандхарвы, демоны с гниющими трупами, пишачи, ракшасы и духи, матери дикой прелести,  $^{49}$ Причиняющие опустошение и судороги, вредоносные  $\kappa \bar{a} \kappa x o p \partial a^{48}$ , дакини, преты, тараки, сканды, мары и великие злые духи $^{49}$   $^{50}$ Не смогут даже прыгнуть через его

<sup>42</sup>  $\it Ri~khrod~ma~T1, T2 = шавар<math>\bar u$  (шавал $\bar u$  в санскр.).

<sup>43</sup> Низкая каста с необузданнным и свирепым нравом

<sup>44</sup> mahābhāgā śubhagā

<sup>45</sup>  $\mathit{Kun'gro\ rjes'gro\ ma}$  T2 подтверждает вариант написания  $\mathit{capвampa-u\hat{a}hyz\bar{a}}$  в тексте Blonay C.

<sup>46</sup> Имя Маха-праджапати (тети Гаутамы Будды и его приемная мать, первая из монахинь); а также Дурги.

<sup>47 &#</sup>x27;Jig pa kun las T2 ([сарва-пāпāнй] «всё зло» в санскр.).

<sup>48</sup> У Conze "демоны, мучающие людей в аду".

<sup>49</sup> В этих двух строфах перечисляются классы потенциально опасных сверхъестественных существ. Строфа 49 очень отличается в Т2, где она состоит из шести строк и содержит всего три имени, общих с санскр.

тень, и тем более не смогут схватить его. Злочинцы не навредят ему, а болезни не приблизятся.  $^{51}$ С помощью великих магических сил он сможет узреть даже битвы дэвов и асуров $^{50}$ . Наделенный всеми качествами могущества, в своем счастье будет прирастать детьми и внуками.  $^{52}$ Вспомнив прошлые жизни, он будет разумен, благороден кровью, приятен взору, деликатен и красноречив, сведущ во всех Писаниях.

<sup>53</sup>Почитающий духовного Учителя, украшенный Бодхичиттой, где бы он ни переродился, никогда не разлучится с Буддами. <sup>54</sup>[Он достигает совершенства во всех своих устремлениях благодаря Таре»]<sup>51</sup>.

Сто и Восемь Имен Почитаемой Арья-Тары, изреченные прославленным Арья-Авалокитешварой $^{52}$ , закончены.

#### ШУБХАМ!

ОМ КАЛЬЯНИ МАХАТЕДЖА ЛОКАДХАТРИ МАХАЯША САРАСВАТИ ВИШАЛАКШИ ПРАДЖНЯ ШРИРБУДДХИВАРДХИНИ ДХРИТИДА ПУШТИДА СВАХА ОМКАРА КАМАРУПИНИ САРВАСАТТВАХИТОДЬЮКТА САМГРАМОТТАРИНИ ДЖАЯ ПРАДЖНЯПАРАМИТА ДЭВИ АРЬЯТАРА МАНОРАМА ДУНДУБХИ ШАНХИНИ ПУРНА ВИЛЬЯРАЛЖНИ ПРИЯМВАЛА ЧАНЛРАНАНА МАХАГАУРИ АЛЖИТА ПИТАВАСАСА МАХĀМĀЙĀ МАХĀШВЕТĀ МАХĀБАЛАПАРĀКРАМĀ МАХĀРАУДРИ МАХĀЧАНДИ ДУШТАСАТТВАНИШУДИНИ ПРАШАНТА ШАНТАРУПА ЧА ВИДЖАЙА ДЖВАЛАНАПРАБХА ВИДЬЮНМАРИ ДХВАДЖИ КХАНГИ ЧАКРИ ЧАПОЛЬЯТАЮЛХА ЛЖАМБХАНО СТАМБХАНИ КАЛИ КАЛАРАТРИРНИШАЧАРИ РАКШАНИ МОХАНИ ШАНТА КАНТАРИ ПРАВАНИ ШУБХА БРАХМАНИ ВЕЛАМАТА ЧА ГУХЙА ЧА ГУХЙЯВАСИНИ МАНГАЛЙА ШАНКАРИ САУМЙА ДЖАТАВЕДА МАНОДЖАВА КАПАЛИНИ МАХАВЕГА САНДХЙА САТЙА ПАРАДЖИТА САРТХАВАХАКРИПА-ДРИШТИРНАШТА-МАРГАПРАДАРШИНИ ВАРАЛА ШАСАНИ ШАСТРИ СУРУПА МРИТАВИКРАМА ШАРВАРИ ЙОГИНИ СИДДХА ЧАНДАРИ(ЛИ) АМРИТА ДХРУВА ДХАНЬЙА ПУНЬЙА МАХАБХАГА ШУБХАГА ПРИЯДАРШАНА КРИТАНТАТРАСИНИ БХИМА УГРА УГРАМАХАТАПА ДЖАГАДДХИТЕ САДОДЬЮКТА ШАРАНЙА БХАКТАВАТСАЛА ВАГИШВАРИ ШИВА СУКШМА НИТЬЙА САРВАКРАМАНУГА САРВАРТХАСАЛХАНИ БХАДРА ГОПТРИ ДХАТРИ ДХАНАПРАДА АБХАЙА ГАУТАМИ ПУНЬЙА ШРИМАЛЛОКЕШВАРАТМАДЖА ИТИ ТАРАНАМАГУНАНАНТА САРВАШАПАРИПУРАКА

<sup>50</sup> В Т2 отсутствуют 51аб.

<sup>51</sup> Возможно, заключительный стих в T1 — сжато изложенные переводчиком строфы о пользе; вероятно, строки, утерянные в санскр.

<sup>52</sup> Т2; "изреченные Буддой" в санскр.; в Т1 пропущено.

## āryatārābhaţţārikanāmāşţaśatakam

```
śrīmatpotalake ramye nānādhātuvirājite |
nānādrumalatākīrne nānāpaksinikūjite | 1 | 1
nānānirjharabhānkārairnānāmrgasamākule |
nānākusumajātībhih samantādadhivāsite | 2 | |
nānāhrdyaphalopetasatpadodgītanihsvanaih |
kinnarairmadhurodgītairmattaravāranasamkulaih | 3 | |
siddhavidyādharaganairgandharvaiśca ninādite |
munibhirvītarāgaiśca satatam sunisevite|| 4 ||
bodhisattvaganaiścānyairdaśabhūmīśvarairapi |
āryatārādibhirdevairvidyārājñīsahasrakaih | 5 |
krodharājaganaiścānyairhayagrīvādibhirvrte |
sarvasattvahite yukto bhagavānavalokitah | 6 | |
vyājahāra tatah śrīmān padmagarbhāsane sthitah |
mahatā tapasā yukto maitryā ca krpayānvitah | 7 | |
dharmam dideśa tasyām ca mahatyām devaparsadi |
tatrāpaviddhamāgamya vajrapānirmahābalah | | 8 | |
parayā kṛpayā yuktaḥ papraccha cāvalokitam |
taskaroragasimhogragajavyāghrādisamkule | 9 | 1
sīdantyamī mune sattvā magnāh samsārasāgare |
baddhāh sāmsārikaih pāśai rāgadvesatamomayaih | 10 ||
mucyante yena sattvāste tanme brūhi mahāmune |
evamukto jagannāthah sa śrīmānavalokitah | 11 | |
uvāca madhurām vānīm vajrapānim prabodhinīm |
śrnu guhyakarājendra amitābhasya tāyanīh(nīm) | 12 ||
pranidhānavaśotpannām mamājñām lokamātaram |
mahākarunayopetām jagaduddharanoddhrtām | 13 ||
uditādityasamkāśām purnenduvadanaprabhām |
bhāṣayantīmimām tārām sadevāsuramānuṣān | 14 ||
kampayantīm ca trīn lokān trāsayantīm yaksarāksasān |
nīlotpalakarām devīm mā bhairmā bhairiti bruvan | 15 | 1
jagatsamraksanārthayāhamutpāditā jinaih |
kāntāre śastrasampāte nānābhayasamākule | 16 | |
```

```
smaranādeva nāmāni sattvān raksāmyaham sadā |
tārayisyāmyaham sattvān nānābhayamahārnavāt | 17 | |
tena tāreti mām loke gāyanti munipumgavāh |
krtāñjaliputo bhūtvā tatah sādarasādhvasah | 18 | |
jvalayatyantarikse tāmidam vacanamabravīt |
nāmāstaśatakam brūhi yatpurā kīrtitam jinaih | 19 ||
daśabhūmīśvarairnāthairbodhisattvairmaharddhikaih l
sarvapāpaharam punyam māngalyam kīrtivarddhanam | 20 |
dhanadhānyakaram caiva ārogyam pustivardhanam |
āyurārogyajanakam sarvasattvasukhāvaham | 21 | 
laksmyāh śriyah sthāpakam ca sarvasattvavivarddhanam |
maitrīmālambya sattvānām tatkīrtaya mahāmune | 22 |
evamukte jagannāthah prahasannavalokitah |
vyavalokya diśah sarvā maitrīspharanayā drśā | 23 |
daksinam karamuddhrtya punyalaksanamanditam |
tamuvāca mahāprājñah sādhu sādhu mahātapa | 24 | |
nāmāni śrnu mahābhāga sarvasattvaikavatsare |
yāni samkīrtya manujā sampadā syurdhaneśvarāh | 25 |
sarvavyādhivinirmuktāh sarvaiśvaryagunānvitāh |
akālamrtyunirdagdhāścyutā yānti sukhāvatīm | 26 | |
tānyaham sampravaksyāmi devasamghāh śrnuta me |
anumodadhvametadvā bhavisyadhvam sunirvrtāh | 27 |
om kalyānī mahātejā lokadhātrī mahāyaśāh |
sarasvatī viśālāksī prajñā śrīrbuddhivardhinī | 29 |
dhrtidā pustidā svāhā omkārā kāmarūpinī |
sarvasattvahitodyuktā samgrāmottārinī jayā | 30 ||
prajñāpāramitā devī āryatārā manoramā |
dundubhī śankhinī pūrnā vidyārājnī priyamvadā | 31 |
candrānanā mahāgaurī ajitā pītavāsasā |
mahāmāyā mahāśvetā mahābalaparākramā | 32 |
mahāraudrī mahācandī dustasattvanisūdinī |
praśanta śantarupa ca vijaya jvalanaprabha | 33 |
vidyunmārī dhvajī khangī cakrī cāpodyatāyudhā |
jambhano stambhanī kālī kālarātrirniśācarī | 34 ||
```

```
raksanī mohanī śāntā kāntārī drāvanī śubhā l
brahmānī vedamātā ca guhvā ca guhvavāsinī | 35 ||
māngalyā śānkarī saumyā jātavedā manojavā |
kapālinī mahāvegā sandhyā satyā'parājitā | 36 | |
sārthavāhakrpādrstirnastamārgapradarśinī |
varadā śāsanī śāstrī surūpā'mrtavikramā | 37 |
śarvarī voginī siddhā candārī(lī)amrtā dhruvā |
dhanyā punyā mahābhāgā śubhagā priyadarśanā | 38 |
krtāntatrāsinī bhīmā ugrā ugramahātapā |
jagaddhite sadodyuktā śaranyā bhaktavatsalā | 39 |
vāgīśvarī śivā sūksmā nityā sarvakramānugā |
sarvārthasādhanī bhadrā goptrī dhātrī dhanapradā | 40 | |
abhayā gautamī punyā śrīmallokeśvarātmajā || iti || (108)
tārānāmagunānantā sarvāśāparipūrakā | 41||
nāmnāmastottaraśatam hyetadyatkīrtitam mayā |
rahasyabhūtam guhyam ca devānāmapi durlabham | 42 | |
saubhāgyabhogakaranam sarvakilvisanāśanam |
sarvavyādhipraśamanam sarvasattvasukhāvaham | 43 | |
trikālam yah patheddhīmān śucisthāne samāhitah |
so'cirenaiva kālena rājyaśriyamavāpnuyāt | 44 |
duhkhī syāttu sukhī nityam daridro dhanavān bhavet |
putro bhavenmahāprājño medhāvī ca na samsayah | 45 |
bandhanānmucvate baddho vyavahāre javo bhavet |
śatravo mitratām yānti śrnginah śunakā api | 46 | |
samgrāme samkate durge nānābhayasamucchrite |
smaranādeva nāmāni sarvānbhavānapohati | 47 | |
nākālamrtyurbhavati prāpnoti vipulāśayam |
mānusye saphalam janma tasyaikasya mahātmanah | 48 |
yaścedam prātarutthāya mānavah kīrtayisyati |
sa dīrghakālamāyusmān śriyam ca labhate narah | 49 |
devā nāgāstathā yaksā gandharvā kathapūtanāh |
piśācā rāksasā bhūtā mātaro raudratejasāh | 50 |
dākinvastārakāh pretāh skandomādvā mahāgrahāh |
chāyāpasmārakāścaiva khetakā khārdakādayah | 51 |
```

vetālāściṁcakā preṣyā ye cānye duṣṭacetasaḥ | chāyāmapi na laṅghanti kiṁ punastasya vigraham || 52 ||

dustasattvā na bādhante vyādhayo nākramanti ca | sarvaiśvaryaguņairyukto vamsavrddhisca jāyate || 53 ||

jātismaro bhaved dhīmān kulīnaḥ priyadarśanaḥ | prītimāṁśca mahāvāgmī sarvaśāstraviśāradaḥ || 54 ||

kalyāṇamitrasamsevī bodhicittavibhūṣitaḥ | sadā'virahito buddhairyatra yatropapadyate || 55 ||

|कॅॅं'८्वो'च'ठ्द'दे'य|त्रे'च्ह्रिट'के| |दह्या'हेद'य|र्वे'त्रेट्टिट'श्रुद'घ'के| |८ठ्ट८व'ठद'ठा'दे' र्खे. ग्री. ४ था. रा. पर्ट्र पाञ्चवायाया । विषया छ्व. ग्राव वा त्या त्य राम पर्ट्हेवा [\$.4.4]4.40.41.4.40.5]41 [440]4.9.3]4.31.0[7.4[7.3] [4.4.2[7. |रंग'रांत्रं मुत्यं केंग क्षेत्रं का | व्लाप्तं वार्द्र क्त प्तार केंग्रे के। विषय र्गेषान्ने प्रोत्तान्त्री । श्चाया क्रेन व्याप्तान्त्र व्याप्तान्त्री । श्चित्र प्राप्तान्त्री । श्चित्र व्याप र्के'ग्रिन'केव'र्के| इ्षिट'चेदे'र्वेअव'ठव'र्द्वग'ड्वेट'य| |र्च'त्र'वे'च'वे'चेदे'ग्राह्यग्राह्य त्रम्भेत्रात्राययर त्रुं पूर्व व्रिवाची स्रोत्राची स्रोत्राची व्राव्या व्राव्या व्राव्या व्राव्या व्राव्या व् र्चेषात्र'वर्ष्ट्रेत्। प्रिकेंत्र'चेट्'रेट्रा'चेट्'त्वप'र्क्ष'क्षे| व्राक्त्व'र्क्षे'त्वप'र्क्ष'वर्ष्ट्र्य *्षित्रं वा ज्ञान्यान् प्रते स्थित*। ब्रिट्वाया केंद्रवासी हिन्या |चग्रा'नेश'र्देव'चेद'वे'च'र्के| वर्ग्गुवाबाया । ब्रिट्रायाञ्च वे स्वाबाळेव वे ब्रिट्यायायटे या वावव ये मुखा । देट ट्रिव 'र्चेष'षय'वे' रुप'हूँव'या विक्रिया श्रेम श्रेव छिन श्रेव | 注流できる。 चिट्राअट्रायाञ्चयायायाः प्रायाः अट्रायां वेदा <u>|</u>दियायावें प्राह्में प्रायंदावययाय। ।श्लेषाक्षेत्राश्लेषाक्षेत्राया |ष्रघर.ग्रेट.भ्रेब.ग्रेट.पहूर्वाब.ग्रेट.था |र्टब.टट.टम्ब.(खेबाब.क्ष्य.क्ष्र.था |पर्जू.ज.बाङ्ब. *'*प्रयत्र प्रस्ति । श्चित्रवा द्वीत : वाष्या वाष्य प्रस्ति । प्राप्त । प्रमाणी । प्रमाणी । प्रमाणी । प्रमाणी । ग्रेय त्यं ह्यात्यं य। दिव ग्रेय यून युन प्रचेट प्रचेट प्राया । यूयट ग्रेट पर्येट दें र प्रेर या |अं.पह्रवीय.टाजूट.वेशय.तूं.ऐ.था | श्चिय.प्या.वीच्रवीय.ट्टट.ट्य.वेट.श्चेय।

# ВОСХВАЛЕНИЕ ТРИДЦАТИ ДВУХ ИМЕН ПОЧТЕННОЙ АРЬЯ-ТАРЫ, ПРИВОДЯЩЕЕ К ДОСТИЖЕНИЮ ВСЕХ ЦЕЛЕЙ И ПОДОБНОЕ ДРАГОЦЕННОМУ УКРАШЕНИЮ

Āрйа-тāрā-бхаттāрикā-нāма-двāтрими́атка-стотра Сарва̂ртха-сāдхака-ратна̂ламкāра-самнибха-нāма

Сурьягупта

Склоняюсь перед Досточтимой Арья-Тарой! [Введение]

1

Безграничной природы, приятное, восхитительное место, Чарующая Потала, высокая качествами Чистого Великого Блаженства и спонтанной добродетели. В этой стране, богато ублажающей чувства,

2

Подобное драгоценности Сострадание Амитабхи, Не выходящее из сияющей сфере недвойственности<sup>1</sup>, Проявляется для других в виде Женщины со Знаками и признаками, Для принесения блага людям Джамбудвипы, великой достижениями.

3

Эта Благословенная, вместе с дружественными Учителями Десяти Уровней, Держателями знания, яростными божествами<sup>2</sup>, такими как Хаягрива, сонмами богов, асурами, Якшами, гандхарвами, Царицами Знания и другими,

4

Никогда не входя в три времени<sup>3</sup> из состояния реализации Подобной пространству сокровищницы океана Учения, Исполняющая чаяния Обширная глубокая сущность, необъятная, О ком благоприятно говорить, чистая в начале, конце и середине,

5

Свободная от страхов, омрачений и страданий. В нужных обстоятельствах и временах являет себя блуждающим. Ее тридцать два высших Имени, очищающих зло, Произнесу я для других ради спасения через слушание.

#### [Тридцать два Имени]

<sup>1</sup> Т.е. [недвижим] от [состояния] постижения абсолютной Истинной Природы вещей, что в терминах йогачары означает их пустоту от разделенности на объект и субъект. Сострадание действует в сфере относительной истины; только будда (подобный Амитабхе) может одновременно наблюдать абсолютную и относительную истины.

<sup>2</sup> Букв. «гневными царями и гневными женскими [божествами]».

<sup>3</sup> Если читать du вместо 'du. В случае с 'du перевод будет: «не сходясь и не разделяясь в трех временах».

 $\mathit{Будд}\bar{a}!$  знающая все три времени как одно,

Ты проникнута Глубоким Смыслом, Великим Блаженством и простотой Истинной Природы

Недвойственно, ничего не принимая и не отвергая,

Вне усложнений пребывающая в сфере нерожденного<sup>4</sup>!

7

Излучающая! проявления бесчисленными способами, Укрощающая всех Деяниями для блага Существ в любящем сострадании,

Не отклоняющаяся от Тождественности намерений⁵!

8

Высшая Предводительница<sup>6</sup>! Ты изгоняешь страхи сансары, Такие как восемь великих страхов, волшебством, разумно И без гордости, у тех, кого угнетают злые духи В местах неизмеримого ужаса!

9

Благородно нравственная! В юном теле Ты Благоухаешь нравственностью, не облекаясь в пороки безнравственности, Но в тайные одеяния решимости и осознанности; На Тебе прекрасное украшение чистой удовлетворенности.

1(

Превышняя! Незапятнанная пороками сансары, Сетью Средств<sup>7</sup> любящего сострадания Ты вылавливаешь Блуждающих в шести мирах, чье сознание погружено в океан Печали, на сушу Пробуждения.

11

Единая Мать, дающая рождение буддам трех времен! Объединяя в самадхи интуитивное знание Сферы недвойственного возникновения и Пустоту объектов — Аспекты Бытия, Ты порождаешь блаженное Познание.

<sup>4</sup> Вкратце: Пробужденная Женщина, Всеведающая и видящая Абсолютную и относительную истины без искажений.

<sup>5</sup> Десять «тождественностей» (самата) дхарм — это разновидности их неразличимости в их Абсолютной Природе, как объясняется в гл.4 Дашабхумика-сутры. Т.е. в этой строфе Тара вновь восхваляется как полностью Пробужденная, воспринимающая Абсолютный и обусловленный уровни одновременно, но с акцентом на Ее сострадательных деяниях в сфере относительного.

<sup>6</sup> rJe «владыка, вождь»,  $blon\ ma = h\bar{a}\check{u}u\kappa\bar{a}$  «проводник»; возможно, должно читаться как rjes  $blon\ ma = anyh\bar{a}\check{u}u\kappa\bar{a}$  «миротворец».

<sup>7</sup> Thabs? или thags «сеть»?

<sup>8</sup> В прочтении *snang* вместо *nang*. Объекты возникают, но они пусты; их возникновение и Пустота неразделимы.

Спасительница! переправляющая через реку страдания Пять потоков<sup>9</sup>, в судорогах недобродетели носимых Трудноодолимыми потопами рождения, старости, болезни и смерти, В Своей лодке Бодхичитты и Сострадания!

13

Предводительница! Ведущая в град Освобождения Караван блуждающих по дорогам сансары, Лишенных богатства непорочного Блаженства, К земле золота и драгоценностей Всеведения!

14

Врачевательница! излечивающая от боли страдания Больных, зараженных хронической болезнью трех ядов, В трех мирах — доме печали сансары, Потоками целительного нектара Истинной Дхармы!

15

Драгоценность! исполняющая надежды, желания и нужды Жадных существ, обуреваемых страстью. Хранилище богатств семи Сокровищ Арьев И непорочной добродетели по воле учеников!

16

Носительница Знания<sup>10</sup>! неизменная и неугасающая В трех временах, постигшая нереальность рождения и ухода От внезапной безвременной смерти существ из-за болезни, Оружия или голода в эту эпоху вырождения!

17

Героиня! одолевшая сансару; Носящая доспехи Покоя и меч Мудрости, Ты берешь верх над полчищами превратных клеш В тех, кого обуяли пороки их собственного ума.

18

Поворачивающая колесо священной Дхармы! Непрерывно утоляющая нужды блуждающих, Страдающих от жажды из-за пороков Становления во всех Перерождениях, влагой нектара непривязанности!

<sup>9</sup> Пятью потоками существ (*rgyud lnga*) считаются боги (включая асуров), люди, животные, преты и адские существа.

<sup>10</sup> В прочтении *rig* вместо *rigs*, что больше подходит к смыслу строфы.

Солние $^{11}$ ! светящее всем, высоко или низко!

Свет Твоего великолепия затмевает семь планет 12;

Лучи Твоего знания раскрывают лотос ума;

Твой свет Сострадания иссущает поток Становления.

20

Полная Луна! Услаждающая ношением зайца добродетели<sup>13</sup>!

Своим лунным ликом среди созвездий слуг<sup>14</sup>,

Свободная от влияния неблагих планет, Ты устраняешь ограниченность омрачений,

Твои лучи Нравственности дают прохладу обожженным скверной.

21

Лотос! Твой стебель ума вырос в озере дхьяны,

Ты не запятнана грязью возбуждения и увядания.

Твои лепестки признаков Жара<sup>15</sup> и тычинки блаженства достигли зрелости.

Откройся, твоим сладким запахом насыщаются рои пчел<sup>16</sup>.

2.2

Бесстрашная  $^{17}$ ! Ты затмеваешь собой последователей Хинаяны, Совершенная в искусных методах Своей силой в снежных горах Чистоты, Побеждая зверей-тиртхиков зубами и когтями  $^{18}$  логических доводов, Распугивая стаю лис-шраваков ревом Отсутствия «я».

23

Непоколебимая<sup>19</sup>! входящая в море истинного воззрения, Совершенная мощью Бодхи в саду Радости, Слон, опьяненный крепким вином самадхи, Побеждающий безразличие мечом осознанности!

<sup>11</sup> Букв. «с 7 лошадьми» — колесницу солнца везут 7 лошадей, — 7 дней недели.

<sup>12</sup> В прочтении bdun вместо bdud.

<sup>13 «</sup>Носитель зайца» = луна. «Приятная» удлиняет строку на два слога (в англ. переводе) и может быть [более поздней] вставкой.

<sup>14</sup> Lha bran = дева-даса.

<sup>15</sup> Если вместо drod rtag «постоянный жар» читать drod rtags = \*ушма-лийга, как в строфе 49. Жар есть [признак] особого уровня реализации, первого уровня Пути Подготовки (прайога-марга), называемый так, поскольку это первый знак приближения к Пути Арьев, который сжигает нечистое подобно огню (AdK IV, с.163). Конечно, Тара ушла далеко за пределы этого уровня; возможно, в данном случае «жар» есть метафора усердия в медитации, тогда правильным будет вариант rtag.

<sup>16</sup> Отсутствует слог: [bung] ba'i.

<sup>17</sup> Похоже, что строфа подразумевает сравнение с львицей.

<sup>18</sup> В прочтении *mche sder* или *mchu sder*. Подходящее сравнение для индийских (и тибетских) дебатов.

<sup>19</sup> *Rab brtan ma = супратиштхита*, *судруха*, *сустхира*: возможно, была легенда с одноименным персонажем, которая могла бы пролить свет на этот стих, но я не нашел её.

Безупречная! совершенная в мудрости и обетах, Ты усаживаешь Бродящих по пустыне сансары На быстрого коня Махаяны, [скачущего] по пути Махаяны, чьи ноги — силы ума $^{20}$ .

25

Пава<sup>21</sup>! являющая чудесную красоту, без вреда Ты поглощаешь яд скверны. Дивноцветная Незапятнанная пороками и изъянами;

Ты безмятежно зришь глубокое великолепие Истинной Природы.

26

Калавинка! со сладостным голосом Брахмы!

Взмахами крыльев Воззрения рассекающая небо Пустоты<sup>22</sup>,

Ты не страшишься скал уделов печали;

Клювом и когтями практики покоряешь царей нагов концепций<sup>23</sup>.

27

Светильник! устраняющий тьму неведения — Для блага тех, кто потерял драгоценность своего ума

В облаках пыли пороков в черной тьме этой эпохи,

Ты зажигаешь светильник с маслом Спокойствия и Проницательности.

28

Ясно раскрывающая красоту $^{24}$ ! природы Состояния Бытия — В зеркале  $\bar{a}$ лайи, чистом от отпечатков, Очищаются пятна непонятийных омрачений, И его устойчивый образ возникает в [Твоем] ясном уме $^{25}$ .

<sup>20</sup> Четыре «ноги» (или основы) психических сил  $(p\partial\partial xu-n\bar{a}\partial a)$  — стремление действовать, энергия, мысль и исследование — подробно объясняются в сутрах Хинаяны и в текстах Абхидхармы; напр. в Книге VII «Мах $\bar{a}$ вагги» (Самъютта-никая — Сборник сгруппированных [наставлений]), V, 225-60). Они включены в число тридцати семи Вспомогательных средств для Пробуждения.

<sup>21</sup> В индийской традиции считается, что павлины могут без вреда съедать яд, видимо, также и павы; но приписывать самке павлина великолепную окраску есть чисто поэтическая вольность.

<sup>22</sup> В прочтении stong pa вместо stong pa'i.

<sup>23</sup> В прочтении *rog ра* вместо *rog ра*<sup>2</sup>і. Подавление нагов — черта, традиционно приписываемая гарудам, сильнейшим из птиц, и уж точно не обычной калавинке (индийской кукушке).

<sup>24</sup> mDzes ston ma?

<sup>25</sup> В соответствии с учением йогачары по версии Асанги, каждое существо обладает алайей, т.е. «хранилищем» сознания, которое хранит отпечатки (васаны) прошлых действий и переживаний. Эти отпечатки далее действуют как семена всех последующих переживаний существ. Устранение их посредством йогической практики ведет к нирване. См. "Махаяна-санграха", гл.1; Косhumuttom "A Buddhist Doctrine of Experience", 147-151.

Освободительница! Ты освобождаешь от уз страданий Ум, заключенный в темницу пяти совокупностей, Связанный цепями клеш, цепляющийя за «я», Ключом постижения спасительной Пустоты<sup>26</sup>.

30

*Громогласная*! возвещающая [истину] для ясного понимания Громом Дхармы и молнией Радостного Усилия Тем, кто отягощен сонливостью и леностью Во тьме порока, в логове<sup>27</sup>(?) признаков.

31

Амрита! исцеляющая без порождения и прекращения Нектаром Бодхи, бессмертного и нестареющего, жизнь Воззрения, Умершего в крайностях постоянства и разрушения На кладбище грязных скандх Личностности<sup>28</sup>.

32

Охраняющая Жизнедательница! стерегущая бдительность В случае, когда дозорный осознанности нарушает правила, И враги злодеяний начисто крадут богатство добродетели Через ограду заслуг, [защищающую] от лени и отвлечения!

33

Жизнедательница, исцеляющая мир! когда ростки Добродетели сохнут от засухи ложных взглядов, Ливень Сострадания из Твоих облаков Любви Льется на поле Веры и ведет к созреванию листья Бодхи.

34

Единый друг в трех становлениях! ибо когда жизненная Сила иссякает, и Яма уводит нас, Лишенных жизни и друзей, и мы громко кричим От боли, Ты спасаешь нас от страха.

<sup>26</sup> Т.е. пустота ( $\acute{u}$ н $\acute{u}$ а $m\ddot{a}$ ) как одно из трех Избавлений ( $\emph{вимокша}$ ), также называемая Вратами Избавления (вимокша-мукха).

<sup>27</sup> Неразборчиво, возможно, *khung.* «Признак» (*нимитта*) — объект ложного восприятия; см. Conze, «Buddhist Wisdom Books», с.27.

<sup>28</sup> Обычные существа обусловлены ложными взглядами, особенно цеплянием за реальную Личность (саткайа), в которой в действительности нет ничего, кроме пяти «совокупностей» (скандх) форм, ощущений, распознаваний, побуждений и сознаний, а также «крайними взглядами» постоянства и уничтожения. Мы также искаженно воображаем тело чистым, тогда как в результате анализа обнаруживаем, что оно совершенно отвратительно. Подобные ложные взгляды сродни смерти, но постигая Верное Воззрение — что в абсолютной реальности ничего не порождается и не прекращается — мы можем пробудиться.

Дакини! быстро истребляющая врагов, когда существа Пятисотлетней эпохи раздоров<sup>29</sup> пятью грубыми ядами Нарушают Слово Будды, терзают тела мудрецов И ложными взглядами омрачают Пробуждение!

36

Указующая путь! Когда пелена неведения застилает Наше око мудрости и мы падаем со скалы несвободы<sup>30</sup>, Ты подхватываешь нас крюком Твоих [Средств] Привлечения И безошибочно ставишь прямо на совершенный Путь.

37

Дружелюбная! неустанная в Своем обещании Помогать существам до опустошения сансары Силой Бодхичитты и взращивая обет Незамедлительного Милосердия, не мешкая в трех временах!

38

Спасительница! быстро истребляющая врагов, Чинящих препятствия Учению Будды, Когда Ты, перемещаясь в пространстве постижения Истинной Природы, Проявляешься в яростных формах, дабы подчинить злодеев!

#### [Блага]

39

Это восхваление плода [тридца]ти-двух<sup>31</sup> цветков великих Знаков И восьмидесяти достойных подражания малых Знаков прекрасно, Подобно Драгоценному украшению, что исполняет любое желание, Высший царь восхвалений всех Победоносных.

40

Слушая эти Имена, тысячу кальп не будешь Принимать низшее перерождение; дурная карма, пороки и омрачения Исчерпаются, и ты освобождаешься от всех случайных опасностей; Получаешь ум, удачу и благое рождение.

<sup>29</sup> rTsod dus lnga brgya'i: возможно, «пятьсот» здесь означает последние пятьсот лет до исчезновения Учения Будды; в этом случае такая степень сокращения излишня.

<sup>30</sup> Т.е. восемь состояний несвободы (*а-кшана*), когда нет возможности практиковать Дхарму: рождение в нечеловеческих измерениях или человеческое рождение в нерелигиозной стране, умственно неполноценным и т.д.

<sup>31</sup> Чрезмерное сверхсокращение даже для тибетского языка.

41

Сначала выполни утреннее очищение<sup>32</sup>, Затем произноси их, повторяя вслух или читая Без отвлечения, радостно И преданно, три, семь, двадцать один [раз] или больше,

42

Это исчерпает<sup>33</sup> неблагую карму и отпечатки из прошлых жизней, Очистит от клеш, недобродетели, пороков, омрачений, Устранит всякое сильное зло, такое как пять [Действий] без промежутка и пять близких к ним [действий].

43

Это рассечет узы страданий низших миров И освободит от всех страданий сансары. Доведет до совершенства высшие и обычные достижения. Ты будешь посвящен в наследники всех Победоносных.

44

Дружелюбные [существа], дакини и восемь классов Духов<sup>34</sup> подружатся с тобой и будут навещать в почтенном месте<sup>35</sup>. Привычки и омрачения восприятия Будут очищены, и ты быстро станешь Буддой.

45

Что до угроз этой жизни: памятование устраняет Угрозы от жадных и грубых существ, таких как Оскверняющие демоны и полчища якшей, Ракшасов, духов, ветал и пишачей,

46

От полчищ врагов, диких зверей, дикарей; Восьми угроз — грабителей, ядовитых змей, царского Наказания, львов, слонов, тигров, пожаров, Наводнений и других [причин] безвременной смерти:

<sup>32</sup> Т.е. принятие обетов восьмидневного поста перед рассветом: до восхода следующего дня воздержание от убийства, воровства, секса, лжи, алкоголя, излишне высокой или роскошной кровати или сиденья, пищи (кроме одного приема пищи до полудня), духов, косметики, ношения гирлянд или украшений, пения, танцев или игры на музыкальных инструментах.

<sup>33</sup> Если читать zad вместо sad.

<sup>34</sup> *Lha srin sde brgyad*: в тибетских источниках можно найти множество классификаций восьми классов сверхъестественных существ (см. Beyer 294, CD 718).

<sup>35</sup> Строка частично неразборчива.

Памятование и уверенное повторение этих Имен Усмиряет страдание и освобождает от зла. Оно подавляет и устраняет страдания от такого вреда, Как проказа, мор и отравление.

48

Процветание, слава и заслуги возрастут; Дарования, долголетие и природа окрепнут; Благосостояние, счастье и семья приумножатся; Мудрость возрастет и ты станешь понимать писания.

49

Сведущий в науках, превзойдешь условности.

Прояснится [взаимо]зависимость, проявятся совершенства и признаки Жара $^{36}$ .

Придет сверхзнание, вспомнишь [прошлые] перерождения;

Будешь светиться приятным взору сиянием.

Достигнешь целей, к которым стремишься.

50

Твой голос станет сладок, подобно звучанию Брахмы; Твои правдивые слова будут ясны, а тело и ум сильны. Везде, где бы ты не перерождался, Все Будды никогда не покинут тебя. Всецело полагаясь на Духовного Друга,

Восхваление тридцати двух имен почтенной Арья-Тары, приводящее к достижению всех целей и подобное драгоценному украшению, составленное Сурьягуптой из Кашмира, закончено.

Переведено с тибетского языка.

<sup>36</sup> Т.е. будет постигнута ложность обусловленной истины (вйавах $\bar{a}$ ра-сат $\bar{u}$ а) и станет понятен принцип действия Взаимозависимого Происхождения (прат $\bar{u}$ а). Посредством практики медитации будет достигнута стадия Тепла (см. прим. 15) и постепенно реализованы совершенства.

# ТАНТРА "ИСТОЧНИК ВСЕХ РИТУАЛОВ ТАРЫ, МАТЕРИ ВСЕХ ТАТХАГАТ"

#### ОБЩИЕ ЗАМЕЧАНИЯ

Как повествует нам Таранатха<sup>1</sup>, Владыка Авалокита передал несколько десятков миллионов шлок, то есть более сотни миллионов слов Тантр Тары, но с течением времени большинство из них было утеряно в мире людей. В частности, несмотря на то, что многие из этих Тантр были переданы Наропе и Атише, им не учили в Тибете. Настоящая Тантра не переводилась на тибетский до конца двенадцатого века<sup>2</sup>. Кедруб Дже в своем «Введении в буддийские тантрические системы» говорит о ней как о важнейшей Тантре Тары, по крайней мере среди тех, что сохранились в Тибете. Байер в своей основательной и интересной работе «Поклонение Таре» говорит о ней как о главном тексте культа: «самое близкое, что у нас есть из полных руководств по практике поклонения Таре».

#### АНАЛИЗ СОДЕРЖАНИЯ

В представленной здесь форме Тантра разделена на тридцать пять глав:

#### [Вводный раздел]

- 1 Введение (нидана)
- 2 Подношение (*nȳджā*)
- 3 Восхваление (Восхваление из двадцати одного поклонения)
- 4 Божества (девата) (мандала девяти Тар)
- 5 Посвящение (абхишека)
- 6 Мантры

### [Ритуалы Четырех Активностей]

- 7 Ритуал умиротворения (шанти-карман)
- 8 Ритуал увеличения (пушти-карман)
- 9 Ритуал подчинения (вашйа-карман)
- 10 Яростный ритуал (раудра-карман)
- 11 Все активности (вишва-карма)

<sup>1</sup> GR 10

<sup>2</sup> Эта дата приведена в тексте Байера, с.13. Текст 21 Восхваления был уже в библиотеке Трисон Децена (8 век).

<sup>3</sup> Lessing & Wayman, 126-7.

<sup>4</sup> Байер, 476.

#### [Матери Пяти Семейств]

- 12 Матерь Семейства Ваджры
- 13 Матерь Семейства Лотоса
- 14 Матерь всех Татхагат
- 15 Матерь Семейства Драгоценности
- 16 Матерь Семейства Действия
- 17 Сжигаемое подношение (хома) [для любого ритуала]

#### [Круги: А. Защитные круги (ракша-чакра)]

- 18 Умиротворяющий защитный круг
- 19 Подчиняющий защитный круг
- 20 Увеличивающий защитный круг
- 21 Сильно увеличивающий защитный круг
- 22 Защитный магический круг великого умиротворения

#### [Б. Круги для ритуалов Четырех Активностей]

- 23 Умиротворяющий круг
- 24 Великое умиротворение
- 25 Увеличивающий круг
- 26 Яростный подчиняющий круг
- 27 Разделяющий и подчиняющий круг

#### [В. Прочие круги]

- 28 Изгоняющий круг (уччатана-чакра)
- 29 Разделяющий круг (бхедана-чакра)
- 30 Убивающий круг (марана-чакра)
- 31 Наводящий безумие круг (мадана-чакра?)
- 32 Подавляющий круг
- 33 Подавляющий врагов круг
- 34 Подавляющий колдовство круг

#### [Завершающий раздел]

- 35 Учение об обязательствах и обетах (самайа-са Мвара-нирдеша)
- Заключение

Тантра начинается со сравнительно длинных глав. Есть место Учения и ученики; появляется Богиня. На вопрос Бодхисаттвы Манджушри Владыка дает учение о Ней — почему Она является Матерью всех Будд; как делать Ей подношения; Ее восхваление, знаменитое «Восхваление в двадцати одном поклонении», данное на санскрите в качестве дхарани, т.е. длинной мантры; как визуализировать Ее мандалу; как дается посвящение. В этих главах строфы и объяснения написаны в стиле сутр Праджняпарамиты.

В начале главы 6 Тантра превращается в каталог информации и наставлений, и первоначальный стиль возобновляется только в заключительной главе. После перечня мантр в главе 6 идут пять глав, описывающие ритуалы для реализации четырех основных активностей, а также «всех активностей». Подготовив место — для первых двух мирных ритуалов в комнате; для остальных в диких местах, таких как кладбища — и разместив требуемые подношения на мандале, практик визуализирует Тару в цвете, соответствующем активности, и начитывает мантру. Эти цвета — белый для умиротворения, желтый для увеличения, красный для подчинения, зеленый для яростной активности и синий для «всех активностей» — образуют основополагающий цветовой символизм в этой Тантре, часто используемый в главах о магических кругах.

Далее описываются аспекты Тарыкак Матери каждого из пяти Семейств Будд (панча-кула). Все эти пять проявлений имеют по четыре лица и восемь рук, цвет тела и центрального лица соответствует Семейству — белый Семейству Ваджры, Владыкой которого является Акшобхья; красный Семейству Лотоса во главе с Амитабхой (с которым обычно ассоциируется Тара); желтый — Семейству Татхагаты во главе с Вайрочаной; синий — Семейству Драгоценности во главе с Ратнасамбхавой; зеленый — Семейству Действия во главе с Амогхасиддхи (хотя для нас привычнее, когда желтый соответствует Семейству Драгоценности, а синий или белый Семейству Татхагаты). Правое лицо белое, левое красное, заднее желтое, если только один из этих цветов не является основным, в этом случае цвет меняется на синий, за исключением случая с задним лицом Матери Действия, которое считается зеленым. Каждая держит в Своей главной правой руке символ Семейства — ваджру, лотос, колесо, драгоценность и меч соответственно. Для каждой приводится магический ритуал, добавленный в конце главы.

Глава 17 описывает (в стиле, подходящем для ритуала Умиротворения) сжигаемое подношение, которым должна завершаться практика любого из ритуалов.

Далее идут семнадцать очень коротких глав, дающих краткие наставления по целому ряду магических кругов, опирающихся на мантру Тары — круги, предназначенные для ношения преданными как защиты, вспомогательные круги для ритуалов основных активностей и, наконец, круги для различных колдовских целей, таких как изгнание врагов или их уничтожение, либо сведение с ума. Такие ритуалы как уничтожение, конечно, предназначены для использования только с чистой мотивацией Бодхичитты и Сострадания с целью защитить врагов Дхармы от создания ими дальнейшей ужасной кармы и причинения ими еще большего

страдания себе и другим. Для правильного понимания очень кратких наставлений Тантры и фактического исполнения этих ритуалов необходимо пройти обширное обучение под руководством опытного учителя.

Наконец, в главе 35 несколькими строфами описывается поведение, ожидаемое от преданных Таре. Они не только должны избегать убийства, воровства и лжи, но также избегать есть мясо и уважать женщин. Тантра, подобно любой сутре Махаяны, завершается ликованием всех присутствующих.

#### МАГИЧЕСКИЕ РИТУАЛЫ

Ритуалы в конце глав с 12 по 16 непросты в исполнении, но в этом определенную помощь может оказать сравнение [Тантры] с садханами Ваджра-тары в Тенгьюре. Ваджра-тара с ее четырьмя лицами и восемью руками отличается описанных в этих главах Богинь не более, чем сами они отличаются друг от друга. Она используется специально для такого рода колдовства. По свидетельству Гхош<sup>5</sup>, в Ее садханах «предписывается максимальное число магических практик и заклинаний с помощью мантры Тары для околдовывания и покорения женщин ... некоторые ... крайне грубы и даже жестоки». Из мантр наших пяти ритуалов (разновидности четырех из них можно найти в этих садханах), три используются для подчинения, из которых две предназначены специально для использования по отношению к женщинам; одна для изгнания врагов, а одна, очевидно, для уничтожения.

Но кто-то сыграл очень практичную шутку для потенциальных магов последних восьми веков — мантры перепутаны между собой. Если кто-то думал, что он призывает женщину с помощью ритуала в главе 16, то на самом деле он отгонял ее от себя — приведенная здесь мантра должна быть в главе 12. Поскольку точное расположение остальных мантр установить не удалось, я оставил их так, как они приводятся в тексте. Об их использовании в соответствии с садханами Ваджра-тары будет объяснено в примечаниях.

Поскольку остальные элементы ритуала могли быть точно так же перепутаны, как и мантры, было бы крайне безрассудно пытаться использовать их.

#### ПЕРЕВОД

Текст известен только в тибетском переводе Кангьюра. Он был переведен лоцавой Чокьи Зангпо с помощью индийского учителя Дхармашримитры. Первого можно попытаться отождествить с ученым

<sup>5</sup> Гхош, 81.

Чокьи Зангпо из Ронга, или Ронгзом Лоцавой, который, как считается, встречался с Атишей, когда тот прибыл в Тибет в  $1042 \, \mathrm{r.^6}$ , а последнего с Дхармашри Одноглазым из Кашмира, отправившимся в Тибет со своим учителем Ваджрапани примерно в  $1066 \, \mathrm{r^7}$ . Однако Байер<sup>8</sup> считает иначе: это был Чокьи Загнпо из Чала, трудившийся вместе с Шакьяшрибхадрой, когда тот был в Тибете  $(1204\text{-}33)^9$ . Возможно, Дхармашримитра был Махапандитой Дхармашри, который был индийским учеником Чаг Драчома  $(1153\text{-}1216)^{10}$ .

Для настоящего перевода в основном использовался [текст из] Кангьюра, скопированный с рукописи из дворца Тог в Ладаке. Это то издание, на которое ссылаются номера страниц в квадратных скобках. Его преимущество в том, что оно полностью читаемо. Но по мере продвижения в работе стало ясно, что текст не всегда может быть правильно прочитан только по этой версии, особенно в части мантр и санскритского текста «Восхваления в двадцати одном поклонении». В конце работы мантры и санскритский текст были проверены по всем доступным в Европе изданиям Кангьюра — Дерге, лхасскому, нартангскому, пекинскому и тогскому. Ссылки на них в примечаниях указываются начальной буквой: D, L, N, P и Т. И также все мантры и санскритский текст были выписаны из "Собрания работ" Бутона Ринпоче<sup>11</sup>, это будет версия В. Для коротких мантр в главах 12, 13, 15 и 16 использовалась садхана Ваджра-тары, существующая в нескольких версиях в пекинском Тенгьюре (V1: P4308. V2: P4309. V3: P4312). Тибетский текст был также проверен на предмет его полноты по лхасскому изданию и частично по другим изданиям.

Несмотря на эти усилия, некоторые мантры остаются сомнительными. В тибетском тексте также есть несколько мест, которые не очень ясны, хотя эта Тантра гораздо менее темна, чем Тантры раздела Ануттарайоги. К сожалению, несмотря на значимость этой Тантры, похоже, что никто никогда не писал комментарий на нее, за исключением комментария на "Двадцать одно приветствие", которое будет детально рассмотрено позднее. Я получал поучения на некоторые из его частей от Геше Каянга в Тарпа Чёлинге.

<sup>6</sup> См. BA 160-7. По данным BA 706 можно понять, что его ученик был рожден в 1054 г.

<sup>7</sup> BA 859, 856.

<sup>8</sup> Байер, 476.

<sup>9</sup> Бутон, ii. 222. Датировка из *BA* 103 и т.д.

<sup>10</sup> BA 1056.

<sup>11</sup> Часть 16 (MA), 430-435. sGrol ma las sna tshogs 'byung ba zhes bya ba'i rgyud sngags.

#### ТЕКСТ ТАНТРЫ

#### Сарва-татхагата-матри12-тара-вишвакарма-бхава-тантра-нама

Простираюсь перед Арья-Манджушри!

#### Глава 1. Введение

Так я слышал однажды. [196] Владыка пребывал в обители Тушита. Бесчисленные Бодхисаттвы, такие как Майтрея и Манджушри, бесчисленные [божества], такие как Курукулла и Парна-шаварū, а также Брахма и Шакра, держа в руках бесчисленные божественные цветы, такие как небесный лотос, кумуда и мандарава; бесчисленные божественные музыкальные инструменты, такие как раковины, вйны; а также бесчисленные божественные зонтики, знамена и флаги, обошли Владыку посолонь и вознесли ему облака подношений всех видов.

Затем Владыка вошел в самадхи, называемое Ваджрным, разрушающим враждебные силы. И тут земля сотряслась, круг Мар исчез, и Он излучил сильный сияющий свет. Так это было: Он излучил все виды света — белый, красный, желтый, зеленый, синий и разноцветный — которые очистили все страдание; и Тара, Матерь всех Будд, снизошла на макушку Курукуллы. И тут дождем посыпалось множество подношений. Затем эта богиня стала [197] подобной солнечному диску без облаков.

Затем Ее почтили такой строфой восхваления:

1 Во всем мире, полностью очищенном, Ниспадает множество драгоценных цветов, подобно дождю. Матерь, порождающая всех Будд трех времен, Матерь Тара! Приветствуем и восхваляем Тебя!

Затем Юный Бодхисаттва Манджушри перекинул верхнее одеяние через плечо и, встав на правое колено, вопрошал Владыку: «Владыка, все Будды трех времен глубоки. Как же Она порождает их? Каким образом Она является их Матерью?»

И Владыка отвечал: «Это верно, Манджушри; но все Будды трех времен также не рождаются и не исчезают, не осквернены и не непорочны, не убывают и не возрастают, и по природе своей пребывают в Нирване; по причине того, что такова природа всех дхарм»<sup>13</sup>.

<sup>12</sup> Матани РТ, матани L.

<sup>13</sup> Ср. с Сутрой Сердца, IV (Conze, "Buddhist Wisdom Books", 85-89. 'Grib pa med pa / 'phel ba med pa, "без увеличения или уменьшения", может быть переводом фразы ануна ануткаршах, «без недостатка или избытка», либо «ни низший, ни высший»; ср. тж. Conze «Short Prajnaparamita Texts", с.82.

Все дхармы свободны от рождения, прекращения и т.д. в абсолютном смысле, но о них можно сказать, что они порождаются и прекращаются на обусловленном уровне.

Юный Бодхисаттва Манджушри молвил: «Владыка, как же Будды трех времен рождаются, будучи нерожденными и неисчезающими, не оскверненными и не непорочными, не убывающими и не возрастающими, и по природе своей пребывающими в Нирване?»

Владыка отвечал: «Манджушри, [198] Абсолютное называется Нирваной, Пространство явлений (дхармадхату) называется Нирваной; это — Высшая Цель. Ее [причина] — Великое Сострадание. Обусловленное существование — это сансара. Матерь, порождающая Будд трех времен, за пределами этого; поэтому Она за пределами сансары и страдания<sup>14</sup>. Именно так, Манджушри, следует понимать Ее как Матерь».

И говорил Владыка: «Поэтому, Манджушри, понимая Таковость дхарм, следует медитировать на Нее; повторять Ее дхарани<sup>15</sup>, практиковать ревностно, постигать Ее качества и делать Ей подношения. Необходимо получить наставления и не иметь сомнений. Нужно быть усердным в деяниях, запомнить Ее восхваление и последовательно выполнять ритуалы» 16. Такими словами учил Он Юного Бодхисаттву Манджушри.

#### Глава 2. Подношение

Затем Юный Бодхисаттва Манджушри вопрошал Владыку: «Как, Владыка, следует медитировать на Hee? Как ревностно выполнять Ее практику?»

И Владыка отвечал: «Манджушри, следует направлять свой ум так. Все дхармы, Манджушри, не рождаются, все дхармы не исчезают. Все дхармы неосквернены; все дхармы [199] пребывают в Нирване и чисты по природе: так следует медитировать. Для этого, Манджушри, следует произнести мантру:

# ОМ СВАБХĀВА-ВИШУДДХĀх САРВА-ДХАРМĀх СВАБХĀВА-ВИШУДДХО 'ХАМ17

(ОМ Все дхармы чисты по природе, я чист по природе)

Далее молвил Владыка: «Необходимо взрастить Любящую доброту по отношению к рожденным из утробы, рожденным из яйца, рожденным из тепла-влаги и рожденным чудесным образом. Нужно породить

<sup>14</sup> Или "Она есть сансара и Нирвана", но в этом случае дать толкование сложнее.

<sup>15</sup> Возможно, речь идет о десятислоговой мантре Тары (Геше Каянг).

<sup>16 &</sup>quot;Ритуалы" (las): в LNT опущено, присутствует в D и Р. "Последовательное" их выполнение, как объяснял Геше Каянг, значит, что если требуется мирный ритуал, не должен делаться гневный и т.д.

 $<sup>17~</sup>Buuyddx^{\circ}$  (x2) BNT,  $uyddx^{\circ}$  ...  $uyddx^{\circ}$  L,  $uyddx^{\circ}$  (x2) DP. Окончания разнятся — здесь и в остальных местах, как правило, мы не приводим варианты прочтения, когда нет сомнений относительно правильного прочтения.

Великое Сострадание к мучающимся рождением, старением, болезнями и смертью. Необходимо взрастить Радость и Равностность по отношению к Пустоте, Отсутствию признаков и Отсутствию желаний, а также естественно необусловленному. Поэтому, Манджушри, Четыре Безмерных — это причина, а Бодхичитта — их плод. Поэтому нужно ревностно принять их всем сердцем<sup>18</sup>.

Для этого, Манджушри, нужно произнести эту мантру:

#### ОМ БОДХИЧИТТА-УТПАДАЙА АХАМ19

(ОМ Да взращу я Бодхичитту!)

И вновь молвил Владыка: «Подношение нужно совершать так:

- Волшебно созданные всеми Буддами, пребывающими в мирах десяти направлений, Все виды воскуряемых благовоний, в порошках и кусками<sup>20</sup>, Мы подносим Матери, Породительнице Победоносных.
- 3 Будда-лочана, высшая Матерь всех Татхагат, пребывающих в мирах десяти направлений! Все виды цветов, по одному и в гирляндах, [200] Мы подносим Матери, Породительнице Победоносных<sup>21</sup>.

<sup>18</sup> Четыре Безмерных — это Любящая Доброта, желание всем существам счастья; Сострадание, желание им свободы от страданий; Радость, сорадование всему их временному и окончательному счастью; и Равностность, желание, чтобы все относились друг к другу равностно без привязанности и неприязни (см. Рабтен, "Essential Nectar", строфы 27-34 и комментарий). В тексте говорится об особых способах развития их в медитации. "Из утробы" и т.д. — четыре способа рождения, характерные для всех существ. Рождение, старость, болезнь и смерть — четыре основные вида страданий человеческих существ ("Essential Nectar", строфы 266-273). Пустота, Отсутствие признаков и Отсутствие желаний представляют собой Трое Врат Освобождения (AdK VIII, с.184-7; MSA VIII, 77-80; MA VI, 208-9). "Без признаков" — другое название Нирваны; Отсутствие желаний подразумевает отказ от привязанности к обусловленным вещам. Взращивание Радости по отношению к ним, очевидно, означает сосредоточение на таких мыслях как: "Как было бы прекрасно, если бы все существа реализовали эти три!"

<sup>19</sup> Утпадайа ВТ, утападайа N, утабадайа L, утпадайа D, удпатайа P. Возможно, 1 л. ед.ч.  $\bar{\rm A}$  caus. impv. утпадайаи с нерегулярным сандхи или оптативное наклонение (ср. Edgerton, 'Grammar', §29.35).

<sup>20</sup> *Phye та phur та = ч\bar{y}рна-пута*: по данным Е, *пута* в этом контексте означает чаши с цветами, разбрасываемыми в качестве подношения; но в тибетских словарях это слово считается синонимом *thum bu* "кусок" (Ch), "благовонный порошок, спрессованный в куски" (D).

<sup>21</sup> Строфы с 3 по 6, очевидно, отождествляют Тару, Родительницу Победоносных, с Матерью четырех из пяти Семейств (см. главы 12-16). Возможно, в строфе 2 говорится о пятом. В строфах с 2 по 7 перечисляется стандартная последовательность подношений — цветы, воскуряемые благовония, светильники, жидкие благовония, пища и музыка (первые два здесь поменяны местами) — как в садханах части 6.

<sup>\*</sup> В оригинале "Jewel" (Драгоценность) — прим. перев. с англ.

- 4 Ратна\*, Высшая Матерь всех Татхагат, пребывающих в мирах десяти направлений! Все виды драгоценных камней, светильники и гирлянды Мы подносим Матери, Породительнице Победоносных.
- Пандара-васинй, высшая Матерь всех
   Татхагат, пребывающих в мирах десяти направлений!
   Чистую благоуханную воду и реки благовоний
   Мы подносим Матери, Породительнице Победоносных.
- 6 Высшая Матерь Божественных Деяний всех Татхагат, пребывающих в мирах десяти направлений! Снедь в виде твердой и мягкой пищи<sup>22</sup> Мы подносим Матери, Породительнице Победоносных.
- 7 Пусть песни и звуки музыкальных инструментов, Включая кимвалы, утоляющие всякое страдание, А также балдахины, знамена, подвески, флаги и зонты Соберутся со всех десяти направлений, подобно тучам!
- 8 Пусть ароматные покрытые листьями ветви исполняющих желания древ, Цветущих, а также других деревьев соберутся Со всех десяти направлений!
- 9 Пусть дождь благоуханного аромата, дождь услаждающих запахов Зерен, цветов и прочего упадет прямо сюда!
- С бурлящими ручьями, заводями, источниками, озерами и прудами,
   Озерами сотни ароматов,
   с гусями<sup>23</sup> и прочими птицами,
- 11 Драгоценная обитель, [201] увешанная прекрасным жемчугом<sup>24</sup>, С солнечным и лунным светом на востоке и западе И покоями, что более всего ублажают ум, Мы подносим Матери, Породительнице Победоносных.

<sup>22 &</sup>quot;Мягкая пища" ( $бходжан\bar{u}йа$ ) включает в себя вареные зерна, кислую кашу (или сласти?), пирожные, мясо и рыбу, а «твердая пища» ( $κх\bar{a}дан\bar{u}йa$ ) — корни, стебли (такие как сахарный тростник), листья, цветки и плоды (Ch, D, Ваджирана̀наварораса, 131-2).

<sup>23</sup> Гуси очень почитаемы в Индии, так же, как лебеди на Западе.

<sup>24</sup> Жемчужные подвески (dra ba dra ba phyed  $pa = x\bar{a}p\hat{a}p\partial xa-x\bar{a}pa$ ) можно увидеть на изображении мандалы-дворца (гл.4). Жемчуг в них, конечно же, создан волшебным образом, без убийства жемчужниц.

Для этого, Манджушри, нужно произнести мантры подношений<sup>25</sup>:

## ОМ САРВА-ТАТХĀГАТА-ДХУПА-ПУДЖА-МЕГХА-САМУДРА-СПХАРАНА-САМАЙЕ-ХУМ!

(ОМ Благовония всех Татхагат собираются как

всенаполняющий океан облаков подношений ХУМ!)

## ОМ САРВА-ТАТХАГАТА-ПУШПА-ПУДЖА-МЕГХА— и т.д.

(ОМ Цветы всех Татхагат ...)

ОМ САРВА-ТАТХАГАТА-АЛОКА-ПУДЖА-МЕГХА— и т.д.

(ОМ Свет всех Татхагат ...)

ОМ САРВА-ТАТХАГАТА-ГАНДХА-ПУДЖА-МЕГХА— и т.д.

(ОМ Ароматы всех Татхагат ...)

ОМ САРВА-ТАТХАГАТА-НАИВИДЙА-ПУДЖА-МЕГХА— и т.д.

(ОМ Подношение пищи всех Татхагат ...)

ОМ САРВА-ТАТХАГАТА-ШАБДА-ПУДЖА-МЕГХА— и т.д.

(ОМ Звуки всех Татхагат ...)

#### Глава 3. Восхваление

Затем Он снова молвил Юному Манджушри: «Манджушри, эта Матерь есть Матерь всех Будд трех времен. Поэтому, Манджушри, прими к сердцу это восхваление, возносимое всеми Буддами трех времен!» После чего Владыка произнес дхарани восхваления:

## НАМАХ САРВА-ТАТХĀГАТĀНĀМ ТАД ЙАТХĀ ОМ НАМАХ СУКАСĀМ, НАМАХ ТĀРĀЙАИ ТĀРА-МИТĀ<sup>26</sup>

(Приветствие всем Татхагатам, таким образом: ОМ Приветствие Сострадательной (?), приветствие Таре, утвердившейся как Спасительница!)

[Далее следует санскритский текст «Восхваления в двадцати одном поклонении». Перевод и комментарий см. далее. Полный список вариантов в разных изданиях этого Восхваления занимает несколько страниц. Если обобщить произвольные методы написания, исключить варианты, встречающиеся только в непальских MSS (М — "Matériaux"

<sup>25</sup> Порядок мантр соответствует строфам 2-7. В разных изданиях ключевые слова (благовония, цветы и т.д.) либо имеют основную форму (-а), либо форму жен. рода зват. падежа ед. числа (-е) (см. Байер, 148): дхўпа В, дхўпе DLPT (дхупе N); пушпа ВNDT, пушпе LP; алока ВNDT, алоке LP, гандха ВNТ, гандхе DLP; наивидйа LN, наивидйе ВDТ; (нивидйе P); шабда D (шапта В, шапда LNТ, шабта Р). Зная привычку тибетских переписчиков вместо пушпа писать пушпе, а не наоборот, скорее всего, форма на -а будет верной. Байер (150-1) использует форму на -е. Точное толкование затруднено.

<sup>26</sup> Сўкасам BLNT, сукасам D, спукасам Р (темное слово, могу предположить форму сўкасам — род.п. ед.ч. от гипотетического слова сўкас, происходящего от шўка «сострадание»); намах BDLNPT, (в классическом санскрите — намас); тарайа ВLNPT; тарамита ВТ, тарамита D, тарайе ВLNPT; тарамита ВТ, тарамита D, тарамита LN, тарамитара Р.

де Блонэ), а также в издании Уэймана, и откорректировать очевидные ошибки на ближайший по смыслу вариант, то места в тексте, где действительно есть что выбирать среди вариантов, сведутся к следующим ниже. ВDLNPT: см. введение, часть "Перевод". Q: санскритский текст из Четырехязычного ксилографа (Часть 2, "Источники", 1. Санскритский текст). Скобки означают, что указанный вариант в данном источнике необходимо "подкорректировать", например, кшанаир DP (LNT): в изданиях Дерге и Пекина мы действительно имеем кшанаир, тогда как в лхасском, нартангском и тогском издании будет кшанаира, что нужно исправить на кшанаир. Итак:]<sup>27</sup>

намас тāре туре вūре кшанаир-дйути-нибхе̂кшане / траилокйа-нāтха-вактра̂бджа-викасат-кешаро̀дбхаве //1//

<sup>27 16</sup> кшанаир DP (LNT), кшана MQ, кшане В. 1д кешар° BDLNPT, кесар° MQ.

<sup>3</sup>в шанти BDLNPT, шанте Q. 3г титикша MPQ, титикша BDLNT.

<sup>46</sup> чарини DMPQ(B), чарина LNT. 4в парамита BDMQT, парамита LNP; прапта BDMPT (LN), прапте Q. 4 $\Gamma$  нишевите BM(Q), нисевите DLP(NT).

<sup>5</sup>в крама́кра́нти BDT(LMN), крама́кра́нтаир Q. 5г ашеша́° BLMNPQT, нихшеша́° D.

<sup>6</sup>г гана BLMNQT(P), ганаир D; nypac BMPQ, nȳpac DLNT.

<sup>7</sup>в н<br/>йасе DMQ(LNT), нйаса BP. 7г джвал° BLMNPQT, джвал° D; °экшане DT, °<br/>а-кшане LN; °оджджвале M(BPQ)+тиб.

<sup>8</sup>в вактр° LMNQ(P), вактр° DT(B). 8г нишудани Q, нисудани BDLMNPT.

<sup>10</sup>в прахасат BDLMNPT, прахаса Q; туттаре DLMNQT, туттара ВР.

<sup>11</sup>a пāла DLMPT(B), пāле Q. 116 °āкаршана BDLNQ(MP), °āкаршане Т.

<sup>12</sup>г бхасуре BNQT(L), бхасваре DM(P); кирана MQ, кирано BDLNT, карана P.

<sup>136</sup> джвала DLMQ, джвала N, джвала T(BP). 13в бандха DLNT, баддха BMPQ. 13г винашани BNQ(T), винасани DL, винасини P.

<sup>146</sup> чаранāхата BDM(PQ), чарана-хата LN(T).

<sup>15</sup>г патака MNQT, папака DL; нашани BNQT, насани DLP.

<sup>16</sup>a бандха DLNPT, баддха MQ. 16в нйаса ВРТ, нйасе DMQ(LN).

<sup>17&</sup>lt;br/>а $\,$  nað° BQ, nāð° DLMNPT. 17<br/>в $\,$ мандара BLNPQ, мандāра DT.

<sup>18</sup>в тара BPQ+тиб., тара NT; хара M, хара L; пхат BMQ(P)+тиб., спхут D(LNT). 18г нашани BNQT, насани DLP.

<sup>19</sup>в абандха DNT(L), абаддха MQ. 19г нашани BNT(Q), насани DLP.

<sup>206</sup> бхасуре LNT, бхасваре BDMP. 20в туттаре DLNQT(P), туттара В. 20г нашани BNT(Q), насани DL(P).

<sup>21</sup>a винйаса BDLNPT, винйасе M(Q). 21г нашани LMNQ(T), нашани BDP.

<sup>22</sup>в прайато B(P), прайатна LNT, прасанна (D). 22г девйа BLMNP, девйам D.

<sup>23</sup>a сāйам B, шайам DLNT; уттхāйа BMP, уттхāйах DN, уттхāпйах LT. 23в прашаманам DLM(B), прашамани NPT. 23г нāшанам DLM(B), нāшинам NT, нāшани P.

<sup>24&</sup>lt;br/>г бауддха DLM, бауддхам BN(PT); падам BDLMN(P), паде Т; враджет DM, праджет B(LNPT).

<sup>25</sup>а гхаурам LNPT, гхорам BDM. 256 стхаварам BM(T), стхаварам DLNP. 25г кхадитам BD, кхахитам LNPT.

<sup>266</sup> арти N(LT), арти DM(BP); винашанам BLMNT, винашанам DP. 26в чаива DM(P), чева BLNT. 26г двис DLNPT, дви BM; °вартинам N(LT), °вартинам MP(BD).

Из всех этих вариантов только варианты в строках 7г, 18в и 22в могут дать существенную разницу в смысле.

```
намах шата-шарач-чандра-саМпурна-паталанане /
тāрā-сахасра-никара-прахасат-кира[202]нōджджвале //2//
намах канака-нūла̂бджа-пани-падма-вибхушите /
дана-вириа-тапах-шанти-титикша-дхиана-гочаре //3//
намас татхагатошниша-виджайананта-чарини /
ашеша-парамита-прапта-джина-путра-нишевите //4//
намас-туттара-хуМ-кара-пуриташа-диг-антаре /
сапта-лока-крама̂кранти ашеша̂каршана-кшаме //5//
намах шакранала-брахма-маруд-вишвешварарчите /
бхута-ветала-гандхарва-гана-йакша-пурас-крите //6//
намас трад ити пхат-кара пара-йантра-прамардани /
пратй-алидха-пада-нйасе шикхи-джвалакулекшане //7//
намас туре маха-гхоре мара-вира-винашани /
бхрикути-крита-вактра̂бджа-сарва-шатру-нишудани //8//
намас три-ратна-мудранка-хридйангули-вибхушите /
бхушиташеша-дик-чакра-никара-сва-каракуле //9//
намах прамудитатопа-мукута-кшипта-малини /
хасат-прахасат-туттаре мара-лока-вашаМкари //10//
намах саманта-бхў-пала-паталакаршана-кшаме /
чалад-бхрикути-хуМ-кара-сарва̂пада-вимочани //11//
намах шикханда-кханденду-мукутабхараноджджвале /
амитабха-джата-бхара-бхасуре кирана-дхруве //12//
намах калпанта-хутабхуг-джвала-малантара-стхите /
āлūдха-мудитā-бандха-рипу-чакра-винāшани //13//
намах кара-тала̂гхата-чарана̂хата-бхӯ-тале /
бхрикутй-крита-хуЙ-кара-сапта-патала-бхедини //14//
намах шиве шубхе шанте шанта-нирвана-гочаре /
сваха-пранава-саМйукте маха-патака-нашани //15//
намах прамудитавандха-рипу-гатра-правхедини /
даша̂кшара-пада-нйасе видйа-хуМ-кара-дипите //16//
намас туре падагхата-хуМ-каракара-биджите /[203]
меру-мандара-каиласа-бхувана-трайа-чалини //17//
```

```
намах сура-сара̂ка̄ра-харина̂нка-кара-стхите /
тара-двир-укта-пхат-кара ашеша-виша-нашани //18//
намах сура-ганадхйакша-сура-киМнара-севите /
абандха-мудитабхога-кали-духсвапна-нашани //19//
намаш-чандрарка-саМпурна-найана-дйути-бхасуре /
хара-двир-укта-туттаре-вишама-джвара-нашани //20//
намас три-таттва-винйаса-шива-шакти-саманвите /
граха-ветала-йакша̂угха-нашани праваре туре //21//
мантра-мулам идаМ стотраМ намас-кара̂ика-виМшакам /
йах патхет прайато дхиман девиа бхакти-саманвитах //22//
сайаМ ва пратар уттхайа смарет сарвабхайа прадам /
сарва-папа-прашамана М сарва-дургати-нашанам //23//
абхишикто бхавет турнаМ саптабхир джина-котибхих /
асмин махаттвам āсāдйа со 'нте бауддха падаМ враджет //24//
вишаМ тасйа маха-гхаураМ стхавараМ ватха джангамам /
смаранат пралайаМ йати кхадитаМ питам эва ва //25//
граха-джвара-вишартанаМ парам-арти-винашанам /
анйешаМ чаива саттванаМ двис-три-саптабхивартинам //26//
путра-камо лабхет путраМ дхана-камо лабхед дханам /
сарва-каман авапноти на вигхнаих прати-ханйате //27//
```

**ТАРА-БХАГАВАТИЙАМ СУТРАМ САМЙАК-САМБУДДХА-БХАШИТА**М<sup>28</sup> (Сутра о Госпоже Таре, произнесенная Полностью Пробужденным и Совершенным Буддой)

САРВА-КАРА САМАЙА УЛАКАРАЙЕ<sup>29</sup>,

(Быстрая, как метеор, во всех Твоих всесвершающих обязательствах?) **БУДДХАНИ ЧА ДХАРМАНИ ЧА САМГХАНИ ЧА ТĀРАЙЕ СВĀХĀ**<sup>30</sup> (Тара, имеющая природу (?) Будды, Дхармы и Сангхи: Тебе СВĀХĀ)

<sup>28</sup> Тара D, Тара BLNP (Тара Т); бхагаватийам D (род.п. с -ййам:см. Edgerton, 'Grammar',  $\S10.141$ ), бхагаватейа BN, (гхабагаватейа Т), бхагаватейам LP; сўтрам D, сутра NT, сутрам LP, путрам B; самбуддха BDLNT, сабуддха P; бхашитам D, бхашитам L, башетрам BNPT.

<sup>29</sup> Самайа DLNPT, самайа В; улакарайе BDLT, улкарайе NP (возможно, улка-райе, «быстрая, как метеор»).

<sup>30</sup> Дхармани DLNT, °ни ВР; тарайе DLNPT, тарайаи В.

Эта дхарани, Манджушри, благословлена всеми Буддами трех времен. Она восхваляет Тару, Матерь, порождающую Будд трех времен, [204] уничтожая все непотребное. Ее блага невообразимы. Поэтому, Манджушри, я расскажу о них.

Произносящий эту дхарани, никогда не переродится в аду, претом или животным; никогда не переродится в приграничных странах, среди варваров или с неполноценными органами чувств и так далее. Будет свободен от опасности болезней, таких как чума, оспа или заразные заболевания, и не возникнет [даже] опасности болезни. Будет свободен от восьми великих страхов и так далее. Манджушри, помнящий это восхваление, данное всеми Буддами трех времен, будет тем самым делать подношение всем Буддам трех времен. Помнящий его очистится от всех пороков, включая [пять действий] без промежутка. Узрит всех Будд. Безвременная смерть не придет и во время умирания он узрит Тару, Матерь, породившую всех Будд трех времен. Помнящий его, достигнет всего, что только пожелает. Получит совершенное тело, прекрасный цвет лица и тому подобное. Все препятствия: дурные сны, злые замыслы и духи будут усмирены. [205] Также увидит истину трех времен. Воочию увидит лик Матери Тары.

# НАМАх САРВА-ТАТХĀГАТА-САМЙАК-САМБУДДХĀЙА ТРЕЙАТЕ ДХĀРАТЕ ТУ ТĀРА $^{31}$

(Приветствие всем Татхагатам и Полностью Пробужденным Совершенным Буддам, спасающим, хранящим, ТУТТĀРА(?)): так следует произносить.

#### Глава 4. Божества

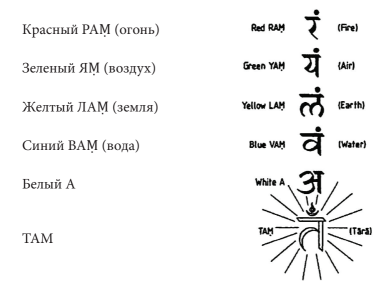
Затем Юный Бодхисаттва Манджушри вопрошал Владыку: "На что нужно опираться, если ревностно принять к сердцу эту дхарани?"

И Владыка дал ответ: "Нужно ревностно практиковать ее с желанием освобождения от страданий и с твердой верой относительно Глубокого Смысла. Затем [следует представить, что] из слога ТАМ исходят лучи света, вверх, вниз и во все стороны, превращаясь в ваджры. Следует произнести эту мантру, Манджушри:

## ОМ ВАДЖРА ДЖВАЛА ВАДЖРА ТАНА ХУМ ПХАТ

(ОМ Ваджра, полыхай! Ваджра, греми! ХУМ ПХАТ)

<sup>31 °</sup>буддхайа В, °будхайа Р, °буддхайа DLN, °буддха Т; трейаше DLN, трейамте Р, трейатре В, траийате Т (возможно, дат.п. ед.ч. прич. наст.вр. от TPAM «спасать»); дхарате D, тарате ВР, трарате L, трайате трарате NT; ту тара BDLNPT.



Семенные слоги элементов в начале порождения мандалы

Затем следует представить, как из ТАМ выходит белая буква А. Над ней следует визуализировать синий ВАМ. Над ним следует визуализировать желтый ЛАМ. Над ним следует визуализировать зеленый ЯМ. Над ним следует визуализировать трасный РАМ. Свет от них излучается во все стороны и возвращается.

ОМ ДХАРМАДХАТУ-ВИШУДДХА ХУМ

ОМ АМ-ДХАТУ-ВИШУДДХА ХУМ<sup>32</sup>

ОМ САМАНТА-ВИШУДДХА ХУМ

ОМ ПРАКША-ВИШУДДХА ХУМ<sup>33</sup>

ОМ КШАТА-БУТХАНА-ВИШУДДХА ХУМ.

ОМ НАМАх САРВА-ТАТХАГАТА-МАНДАЛА САМАНТА-ВИШУДДХА ХУМ<sup>34</sup> (ОМ Приветствие О совершенно чистая мандала всех Татхагат ХУМ!)

Таким образом, Манджушри, произнося эти мантры, следует порождать мандалу-дворец. [206]

Она на разноцветном четырехлепестковом лотосе, окруженная стеной из ваджр, с четырьмя углами, четырьмя вратами и восемью колоннами, расположенными в виде квадрата, и украшена жемчужными сетками,

<sup>32</sup> Ам-дх $\overline{a}$ ту D, aм-дх $\overline{a}$ ту L, aм-дх $\overline{a}$ бу B, aм-дх $\overline{a}$ рбу P,  $\overline{a}$ -дх $\overline{a}$ ту N,  $\overline{a}$ м-дх $\overline{a}$ ту Т. Возможно, aндхa-nу «очищающий тьму»?

<sup>33</sup> Пракша BD, бракша P, пакша L, пакша NT.

<sup>34</sup> Татхагата BDNPT, татхагата L; вишуддха BDLNT, шуддха Р.

висящими кисточками с драгоценностями, цветами китайской розы  $(?)^{35}$  и так далее. Так следует порождать мандалу-дворец<sup>36</sup>.

На пыльниках в центре, на лунном диске и лотосе стоит зеленый слог ТАМ, из которого исходит цветок *утпала* со слогом ТАМ, в разноцветном свете которого во всех мировых стихиях весь мир видится подобным излучению, магической иллюзии, радуге, миражу, луне в воде и отраженному образу<sup>37</sup>. Из утпалы исходит Тара с зеленым телом, одним лицом и двумя руками. Ее правая рука [сложена в мудру] дарования блага, Ее левая рука держит за стебель цветок утпалы. Ее прекрасное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. Она сидит [в образе] юной девы с улыбающимся ликом в позе *сама-парйанка* (?) на лотосе и лунном диске.

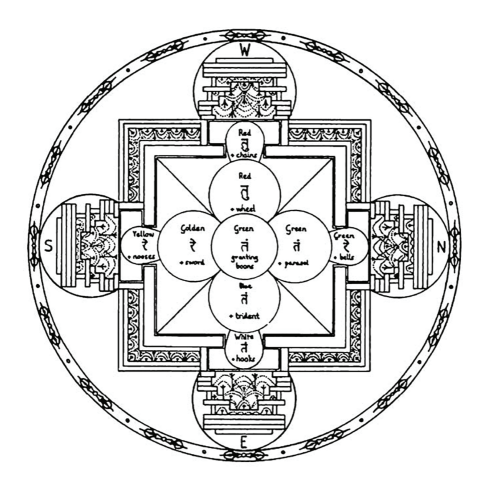
На Востоке из слога ТАМ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает синяя утпала с семенным [слогом ТАМ], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучениям, магическим иллюзиям, радугам, миражам, лунам в воде и отраженным образам. Из этой утпалы исходит синяя Тара с двумя руками. В правой руке Она держит трезубец (*тришула*), [207] в левой руке держит за стебель цветок утпалы. Ее прекрасное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. Она сидит [в образе] юной девы с улыбающимся ликом в позе *сама-парйанка* на лунном диске и лотосе.

Основные детали Мандалы Девяти Тар. Богини представлены их семенными слогами, которые пишутся *TA-PE TУ-T-TA-PE ТУ-PE*. Пять Тар в центре мирные и сидят со скрещенными ногами, четыре внешние — гневные и стоят с выпрямленной правой ногой и согнутой левой. На картинке стены и врата выглядят плоскими, но их нужно представлять трехмерными.

<sup>35</sup> Цветы китайской розы: mapanu L, mapana T — возможно, ошибка в слове mopana, т.е. украшение из гирлянд над дверными проемами.

<sup>36</sup> По словам Геше Каянга, ваджры, появившиеся из лучей света, касаются друг друга и образуют огромную непроницаемую сферу. Вся нижняя половина сферы заполнена элементами, порожденными из семенных слогов; эти элементы нужно представлять настолько твердыми, что по ним можно ходить. В центре сферы находится мандала-дворец, окруженный шарообразной ваджрной стеной размером не меньше Швейцарии. Сам дворец квадратный в плане, в каждой стене врата и две колонны, очень большие и невыразимо драгоценные.

<sup>37</sup> Это общепринятый сравнительный ряд для Пустоты (шуньяты), который объясняется далее (с. 210-11 англ. источника). Сопоставимые семантические ряды можно найти в сутрах, напр. Даша-бхумика-сутра, VI; Conze, 'Buddhist Texts Through the Ages', с.183-4.



На Юге из слога РЕ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает желтая утпала с Семенным [слогом], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучению, ... отраженному образу. Из этой утпалы исходит Тара с телом цвета обожженного золота и с двумя руками. В правой руке Она держит меч, в левой руке — цветок утпалы за стебель. Ее прекрасное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. Она сидит [в образе] юной девы с улыбающимся ликом в позе сама-парйанка на лунном диске и лотосе.

На Западе из слога ТУ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает красная утпала с Семенным [слогом], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучению, ... отраженному образу. [208] Из этой утпалы исходит

красная Тара с двумя руками. В правой руке Она держит колесо, в левой руке — цветок утпалы за стебель. Ее прекрасное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. Она сидит [в образе] юной девы с улыбающимся ликом в позе *сама-па-рйанка* на лунном диске и лотосе.

На Севере из слога ТАМ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает зеленая утпала с Семенным [слогом], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучению, ... отраженному образу. Из этой утпалы исходит зеленая Тара с двумя руками. В правой руке Она держит зонтик, в левой руке — цветок утпалы за стебель. Ее прекрасное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. Она сидит [в образе] юной девы с улыбающимся ликом в позе сама-парйанка на лунном диске и сиденье из лотоса.

У Восточных врат из слога ТАМ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает утпала с Семенным [слогом], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучению, ... отраженному образу. Из этой утпалы исходит Тара Анкуш $\bar{u}$  белого цвета. Две Ее руки держат слоновьи крюки. Ее гневное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. [В облике] юной девы с немного гневным ликом Она пребывает<sup>38</sup> в позе  $\bar{a} \bar{n} \bar{u} \partial x a$  на лунном диске и лотосе.

У Южных врат из слога РЕ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает утпала с Семенным [слогом], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучению, ... отраженному образу. Из этой утпалы исходит Тāрā Пāшū желтого цвета. Две Ее руки держат лассо. Ее гневное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. [В облике] юной девы с немного гневным ликом Она пребывает в позе  $\bar{a} \bar{n} \bar{u} \bar{d} x a$  на лунном диске и лотосе.

У Западных врат из слога ТУ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает утпала с Семенным [слогом], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучению, ... отраженному образу. Из этой утпалы исходит Тāрā Спхо¬ā красного цвета. Две Ее руки держат цепи. Ее гневное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. [В облике] юной девы с немного гневным ликом Она пребывает в позе  $\bar{a}n\bar{u}\partial xa$  на лунном диске и лотосе.

 $<sup>38\,</sup>$  В тексте не указывается явно, в каком именно положении находятся четыре гневные Тары — сидячем или стоячем, но обычно они изображаются стоящими (напр. Ghosh, plates  $32\,$  g-j).

У Северных врат из слога РЕ, стоящего на лунном диске и лотосе, возникает утпала с Семенным [слогом], из которого льется разноцветный свет, наполняя все мировые стихии, и все эти стихии видятся подобными излучениям, магическим иллюзиям, радугам, миражам, лунам в воде и отраженным образам. Из этой утпалы исходит Тара Гханта зеленого цвета. Две Ее руки держат колокольчики. Ее гневное тело убрано драгоценными ожерельями, серьгами, браслетами и всеми видами украшений. [В облике] юной девы с немного гневным ликом Она пребывает в позе  $\bar{a}n\bar{u}\partial xa$  на лунном диске и лотосе.

Таким образом, Манджушри, следует представлять круг божеств".

Манджушри спросил: "Что такое, Владыка, излучения и все остальное?"

Владыка ответил: "Манджушри, это элементы тех, кто подвержен омрачениям шести миров. Поэтому [211] их нужно понимать как излучения, магические иллюзии, радуги, миражи, луны в воде и отраженные образы".

#### Глава 5. Посвящение

Затем Манджушри спросил: "Владыка, подобно чему божества должны получать благословение от этих божеств?"

Владыка отвечал: "Манджушри, подобно излучению, радуге, миражу, луне в воде и отраженному образу".

Манджушри спросил: "Владыка, что такое излучение?"

Владыка сказал: "Излучение нереально и ошибочно принимается за [того, кто излучает, и того, кто наблюдает излучение]. Волшебная иллюзия ошибочно воспринимается другими [т.е. не волшебником, который знает, что это иллюзия] как нечто реальное. Радуга пуста. Мираж ошибочно принимается за объект и пуст. Луна в воде является следствием причины<sup>39</sup>. Отраженный образ — это город гандхарвов<sup>40</sup>. Таким образом, Манджушри, происходит ошибочное восприятие; подобно этому омраченные существа воспринимают свои элементы. Им же, Манджушри, подобно благословение одних божеств другими. Манджушри, излучение, волшебная иллюзия, радуга, мираж, луна в воде и отраженный образ не имеют помех и свободны от помех; в них нет различия, и они свободны от различия. Поэтому, Манджушри, размышляй об их природе подобно этому!"

Затем Владыка дал благословение. [212] Сложив ладони, он вытянул средние пальцы, соединив их концы, а указательными и безымянными

<sup>39</sup> Отражение луны в воде (удака-чандра, zla chu) возникает в зависимости от наличия луны и водной поверхности, а также от правильного положения наблюдающего.

<sup>40</sup> Т.е. город призраков, эфемерно возникающий из облака.

пальцами коснулся середины средних пальцев, придав их линии излом. Затем он соединил мизинцы и большие пальцы изнутри, прижав их концы друг к другу. Это ваджра-мудра. Ее мантра произносится так:

# ОМ САРВА-ТАТХĀГАТА А ТАМ АХАМ ВАДЖРА СТАНА САРВА-ТАТХĀГАТА ВАДЖРА СТАНА ХУМ $^{41}$

(ОМ все Татхагаты А ТАМ, ваджра Я, греми! Ваджра всех Татхагат, греми! XУМ!)

Затем Владыка вновь дал посвящение. Соединив ладони, он выгнул мизинцы и безымянные пальцы наружу, и, соединив концы средних пальцев, надавил большими пальцами на указательные. Это ратна-мудра (жест драгоценности). Поместив ее на голову, он произнес мантру:

# ОМ САРВА-ТАТХĀГАТА-ЧИНТĀМАНИ-ДЖВАЛАНИ САРВА-ТАТХĀГАТА-АХАМ-ШУДДХА-ПАРИШУДДХĀЙА СВĀХĀ $^{42}$

 $(O\c M$  Сияющей исполняющей желания драгоценности всех Татхагат, чистоте, совершенной чистоте всех Татхагат  $CB\c AXA$ )

После этой мантры все Будды десяти направлений дали посвящение и благословение.

Затем Владыка сложил руки в самайя-мудру (жест обязательства) всех семейств ума, соединив ладони и сплетя пальцы в замок, выпрямив средние пальцы, а большие пальцы и мизинцы также соединив и выпрямив. Ее мантра произносится так:

## ОМ САРВА-ТАТХАГАТА-ВАДЖРА-САМАЙА ХУМ

(ОМ Ваджрное обязательство всех Татхагат ХУМ!)

## Глава 6. Мантры

Затем Юный Бодхисаттва Манджушри воздал хвалу Матери, произнеся:

"Перед Той, чей облик подобен Солнцу

и Луне, зеленого цвета, в изящной позе

Сидящей на лотосе и диске луны, [213]

Пред Матерью, порождающей всех Будд,

Прибежищем всех существ,

держащей цветок утпалы — простираюсь и восхваляю Ее!"

Затем он молви $\pi^{43}$ : "Владыка, какую тайную мантру нужно использовать в практике?"

<sup>41</sup> *А там ахам* DLP, *а там* В, *там* NT; 2-е *стана* BDP, *тана* LNT. Темное место, А и ТАм похожи на семенные слоги.

<sup>42</sup> Чинтамани D, чинтамани BLNT, чиндхамани Р.

<sup>43 &</sup>quot;Молвил" (smras ba) Т, "испросил" (gsol ba) L.

## ОМ НАМО РАТНА-ТРАЙАЙА НАМАС ТРАИЙ-АДХВА-САРВА-ТАТХАГАТАНАМ НАМАС ТАРАЙАИ $^{45}$ .

(ОМ Почитаю Три Драгоценности! Почитаю всех Татхагат трех времен! Почитаю Тару!)

Намас таре туре вйре кшанаир-дйути-нибхекшане / траилокйа-натха-вактравджа-викасат-кешародбхаве //1// намах шата-шарач-чандра-саМпўрна-паталанане / тара-сахасра-никара-прахасат-кираноджджвале //2// намах канака-нйлавджа-пани-падма-вибхўшите / дана-вйрйа-тапах-шанти-титикша-дхйана-гочаре //3// намас татхагатошнйша-виджайананта-чарини / ашеша-парамита-прапта-джина-путра-нишевите //4//46

#### TĀPE TYTTĀPE TYPE CBĀXĀ

Так следует произносить. Это дхарани, а это сердечная [мантра]:

#### OM TĀPE TYTTĀPE TYPE CBĀXĀ

Так следует произносить.

Сердечная [мантра] Семейства Лотоса (падма-кула):

## ОМ ТУТТ $\bar{\mathbf{A}}$ РЕ ТУРЕ ТУРЕ СВ $\bar{\mathbf{A}}\mathbf{X}\bar{\mathbf{A}}^{47}$

Сердечная [мантра] Семейства Драгоценности (ратна-кула):

## ОМ ТĀРЕ ТУРЕ ТУРЕ СВ $\bar{\mathbf{A}}\mathbf{X}\bar{\mathbf{A}}^{48}$

<sup>44</sup> Относительно мантр в этой главе, слова, цитируемые из "Восхваления в двадцати одном поклонении" в главе 3, набраны курсивом нижнего регистра с добавлением соответствующей пунктуации и номеров строф. Цитаты сильно искажены, но не так, как в других изданиях, поэтому отклонения от главы 3 большей частью выглядят просто как описки и не будут указываться здесь. Похоже, что вариант D близок или идентичен тексту главы 3, а искажения в Р часто более грубы, чем в других изданиях (в Р повсеместно пишется тудтаре вместо туттаре). В части прочего (помимо цитат) я обычно следовал тексту D, где глава 3 присутствует в наиболее точном издании.

<sup>45</sup> Траийадхва D, траийадхви B, траийадха P, тйадхва NT, траидхва L; тарайаи DNT(B), тарайе L, тарайе P.

<sup>46 16</sup> кшана В (кшана NT), кшане DP (кшане L). 1 $\Gamma$  викасат BNT(L), викашат D(P); кешар $^{\circ}$  BN(T), кесар $^{\circ}$  DLP.

<sup>3</sup>г титикша D, титикша BLNT(P).

<sup>4</sup>a намас  $mamx^{\circ}$  D(B), намах capba- $mamx^{\circ}$  LNPT. 4r нишевите? (нашевите D, ните N, нитре LN, нетра BP).

<sup>47</sup> Type mype D, mype B, māpe mype P, my māpe mype LN, my māpe T.

<sup>48</sup> Type mype DLNT, mype my BP.

Сердечная [мантра] Семейства Действия (карма-кула):

#### OM TYPE TYTTĀPE CBĀXĀ

Сердечная [мантра] Семейства Ваджры (ваджра-кула):

## OM TĀPE TYTTĀPE TĀPE CBĀXĀ $^{49}$

Сердце всех активностей (вишва-карма):

#### OM TĀPE TYTTĀPE TYPE CBĀXĀ<sup>50</sup>

Подчиняющая мантра:

ОМ TĀPE TĀPE туттаре хӯМ-ка̄ра-пӯрита̂ша-диг-антаре / сапта-лока-крама̂кра̄нти ашеша̂каршана-кшами [//5//] ХРИх<sup>51</sup>

Увеличивающая мантра:

OМ TĀPE TĀPE туттаре-х $\bar{y}$ М-СВĀХĀ-кара-п $\bar{y}$ рита̂ша-диг-антаре / сапта-лока-крама̂кра̄нти ашеша-ПУШТИМ КУРУ каршана-кшами  $XO!^{52}$ 

Мантра действия:

ОМ TĀPE TĀPE туттаре хуМ-кара-пуриташа-диг-антаре / сапта-лока-крама̂кранти УШНИША-АЛИКА-РАЙА̂каршана-кшами ПХАТ<sup>53</sup>

Мантра, усмиряющая нагов:

OМ TĀPE TĀPE туттаре ТУРЕ х $\bar{y}$ М-к $\bar{a}$ ра- $n\bar{y}$ рит $\hat{a}$ ш $\bar{a}$ - $\partial$ иг-антаре / сапта-лока-крам $\hat{a}$ кр $\bar{a}$ нти ашеша Ш $\bar{A}$ НТИМ КУРУ каршана-кшами  $CB\bar{A}X\bar{A}^{54}$ 

Мантра всех активностей (вишва-карма-мантра):

## OM TĀPE TĀPE TYPE TYTTĀPE CBĀXĀ

Шакра̂нала-брахма-РУДРАИШ ЧЕшвара̂рчите /

<sup>49 1-</sup>e māpe BDLNT (mype P), 2-e māpe BDP (mape LNT).

<sup>50</sup> Tāpe BDLNT (mype P).

<sup>51</sup> Tāpe māpe mymmāpe DL, mymmāpe māpe mype B(P), mymmāpe māpe NT.

<sup>5</sup>г ашеша̂° D, абхиша— LNPT (= абхишат «силой»?), (абаши В). Хрих DLN (хрих ВТ, хум P).

Сравнивая эту мантру с тремя последующими, можно выявить наиболее обобщающее написание: 56 диг-антаре DL, дегам— или тегам-чари BNPT; 5г каршана BD, карашана LNPT; кшами BDLNPT. Ошибки в избыточном количестве звучания гласных в кара, пуриташа и крамакранти.

<sup>52</sup> В BNT *mype* стоит после *mymmāpe*, *my* P, отсутствует в DL. *Свāхā* BDLP, отсутствует в NT. 5г *ашеша* BDLNPT. *Xo* DLNPT, *xox* B.

<sup>53</sup> Tāpe туттāpe DL, туттāpe тура В, туттāpe ту NT, тудтāpe Р. Ушнūша ВDТ, ушниша LNP; алика-райā° D(Р) авика-райа° В, акаршайа LNT.

<sup>54</sup> *Tāpe māpe* D, один раз *māpe* BLNPT. *Ашеша* P(BLNT), *них-ашеша* D; *каршана-кшами* (DLNPT), *ракшāми* B.

бхӯта-ветала-гандхарва-гана-йакша-пурас-крите //6// пхат-кара-пара-йантра-прамардани / пратйалидха-пада-нйаса-шикхи-джвалакули ДЖАЛИРИ //7// маха-гхори мара-вира-винашани / бхрикути-крита-вактрабджа-сарва-шатру-нишудани //8// ратна-мудранка-хридйангули-вибхушите / бхушиташеша-дик-чакра-никара-сва-каракуле //9// ХУМ ХУМ ПХАТ ПХАТ ПХАТ ПХАТ ПХАТ ПХАТ

Мантра, приводящая все действия к совершенству (*сарва-карма-сид-дхи-мантра*):

ОМ ИНДРАЙА ЙАМАЙА ВАРУНАЙА ЙАКШАЙА АГНАЙЕ ВАЙАВЕ НАИРРТЙАИ РАКШАСЕ ОМ ИНДРА-ПАЛАЙА СУРЙА-ЧАНДРАЙА УТИ-АЙА-БУМИЙЕ А-КАРО МУКХАМ САРВА-ДХАРМАНАМ АДЙ-АНУТПАННАТВАТ ОМ Āx ХУМ ПХАТ СВĀХА<sup>56</sup>

(ОМ Индре, Яме, Варуне, Якше, Агни, Ваю, Наиррти и Ракшасу. ОМ Индрапале, Сурье и Чандре (Солнцу и Луне) и Ути-айя-буми (?). Буква А — врата [прозрения в то], что все дхармы изначально нерожденны ( $\bar{A}\partial \tilde{u}$ -анутпанна). ОМ  $\bar{A}x$  ХУМ ПХАТ СВ $\bar{A}X\bar{A}$ )

#### Глава 7. Ритуал умиротворения

"Манджушри, вот ритуал [умиротворения]. В приятном, окуренном благовониями помещении окропи пространство ароматной водой, умасти белую мандалу водой с порошком белого сандала<sup>57</sup> и осыпь цветами. В белую емкость, сделанную из драгоценных материалов, помести пять драгоценных предметов — золото, жемчуг, хрусталь, коралл и лазурит. [215] Положи пять благовоний — сандал, ароматное дерево алоэ (*агару*), смолу ели, камфору и *ушйру*. Положи пять зерен — ячмень, пшеницу, горох, рис и кунжут. Положи пять эссенций — сахар, мед, гхи, соль и

<sup>55</sup> Туре DLT(BN), отсутствует в Р. 66 рудраиш D, рудриш L, роддхеше BN, роддхеши Р, роддхешер Т. 6г пурас-крите D, бйраса-крите L, душе BNPT.

<sup>7</sup>a пхат DL, тритева NT, тритеват В, тритевад Р, кара DL, кари ВNРТ. 7г шикхи BDL, некхи NPT; джвалакули D, джвала-кули L, джвала-джвала-кули В, джала-джала-кули NPT; джалири BDLPT, джалари N.

<sup>8</sup>a exopu BDLP, exope T.

<sup>56</sup> **Наирритйаи** (наиритйаи D, наирити B, наирити P, наиритий ENT); ракшасе DLN, ракшасе BPT; сўрйа— BLNPT, сўрйайа D; ути-айа BDLNPT; бумийе DP (бумийи B), бхумийе LNT. **Индра** и т.д. — Защитники восьми направлений: B, Ю, 3, С, ЮВ, СЗ, ЮЗ, СВ соответственно. **А-каро мукха**м ... — начало алфавита **Арапачаны** в Праджняпарамитасутре (Conze, 'Large Sutra on Perfect Wisdom', c.160-162).

<sup>57</sup> В Т отсутствуют слова "сандал" и "белую" в выражении "белую мандалу"; там же "белую" отсутствует и в следующем предложении, как и "пять зерен" и "пять эссенций". Все эти слова присутствуют в L.

кунжутное масло<sup>58</sup>. Оберни емкость в чистую ткань с нетронутыми краями и поставь в середину.

Установи четыре полные емкости. Также подготовь четыре курильницы, четыре цветка и так далее.

Когда это закончено, нужно созерцать следующим образом. Представляй, что из слога ТАМ исходит Матерь, наделенная [Быстрой] Силой, Тара, Героиня в теле йогини. Из большого лотоса возникает диск полной луны, на нем сидит Она. Тара белого цвета, как осенняя луна; Ее тело, подобное телу юной девы, красиво украшено ожерельями, браслетами, жемчужными подвесками и прочим, нижняя часть убрана в одеяние из ткани панчалика, верхняя часть покрыта бенаресской тканью<sup>59</sup>. Она сидит со скрещенными ногами в позе ардха-парйанка, у Нее одно лицо и две руки, на лице улыбка, глаза пронзительны, правая рука в жесте дарования благ, левая держит за стебель цветок утпалы. Из Ее тела исходят лучи света, а в середине белого лотоса в его тычиночных нитях (filaments) течет нектар. Ее сопровождают бесчисленные Бодхисаттвы, из их тел лучится свет. Представляя так, повторяй. [216] Повторять нужно это:

#### OM TĀPE TYTTĀPE TYPE CBĀXĀ

Если после начитывания [этой мантры] вместе с повторением мантры действия один, семь, двадцать один или сто восемь раз о чем-то попросить, это будет выполнено.

Польза этого, Манджушри, в том, что пять видов кармы без промежутка, пять бо близких к ним, ненависть и дурные сны будут усмирены. Польза этого, Манджушри, в том, что страдание трех видов злой доли утихнет, и будут закрыты пути перерождения в восьми не знающих покоя состояниях. Польза этого, Манджушри, в том, что возникнет знание прошлых жизней, сознание чувств прояснится, а ум станет проницательным; все виды искусств будут освоены; сила, цвет лица и величие достигнут совершенства; все мирские защитники будут охранять, защищать, укрывать и помогать, и куда бы ни отправился, все будет удачно".

## Глава 8. Ритуал увеличения

"Манджушри, вот ритуал увеличения. Окуренное благовониями помещение, в котором приятно пахнет, обмажь пятью продуктами рыжей коровы и подготовь мандалу, умащенную сладким благовонием. Также

<sup>58</sup> Только двенадцать из этих двадцати веществ встречаются в перечне двадцати пяти ингредиентов для ритуала Тары, приводимом Байером (с.290). Включаемые туда пять лекарств здесь не упоминаются, но о них говорится в главе 8.

<sup>59</sup> Бенаресская ткань (*ka shi ka'i ras = кāшика̂мшука*) может быть шелк, либо тонкий муслин. Фразу также можно перевести как «верхнее одеяние из шелка». 60 В Т отсутствует "пять".

поставь букеты цветов и повесь "увеличивающую" тхангку. Приготовь двадцать одну пилюлю из пяти драгоценных предметов, зерен, лекарств и так далее, положи их в драгоценную шкатулку $^{61}$  и поставь в центре мандалы. Также подготовь четыре курильницы, поставь цветы и так далее.

Затем созерцай следующим образом. Представляй, что из слога ТАМ исходит Матерь, наделенная Быстрой Силой, Тара, Героиня, одиночная, в теле йогини. Из большого лотоса возникает диск солнца и луны, на котором сидит Ее "увеличивающее" тело, ясное, как осенняя луна, подобное солнцу без облаков, подобное телу юной девы, желтого цвета, красиво украшенное ожерельями, браслетами, жемчужными подвесками и прочим, нижняя часть убрана в одеяние из ткани панчалика, верхняя часть покрыта бенаресской тканью. Она сидит в позе ардха-парйанка, у Нее одно лицо и две руки, на лице улыбка, глаза пронзительны, правая рука в жесте дарования благ, левая держит за стебель цветок утпалы. Из Ее тела исходят лучи света, а в середине белого лотоса в его тычиночных нитях течет нектар. Ее сопровождают бесчисленные Бодхисаттвы, из их тел лучится свет, и они превосходят силу воинств богов, воинств асур, воинств гаруд, воинств киннаров, воинств гандхарвов, воинств махорагов (змеевидных демонов) и воинств ракшасов. Представляя так, повторяй. Повторять нужно это:

## OM TĀPE TĀPE TYTTĀPE TYPE $CB\bar{A}X\bar{A}^{62}$

[218] Если после начитывания [этой мантры] вместе с повторением мантры действия один, семь, двадцать один или сто восемь раз о чем-то попросить, это будет выполнено.

Польза этого, Манджушри, в том, что воинства богов, воинства асур, воинства гаруд, воинства киннаров, воинства гандхарвов, воинства махорагов и воинства ракшасов не смогут противостоять твоей силе, наоборот, будут охранять и защищать. Не настигнет безвременная смерть, не будут докучать споры, дурные сны, злые предзнаменования, чума, оспа, чесотка и тому подобное. Даже во время смерти будешь сильным. Минуешь три вида злой доли. С помощью этого ритуала, Манджушри, будешь наделен необходимыми вещами, долгой жизнью, прекрасной внешностью и силой. Узришь Татхагат и будешь наделен [умственной?] силой".

## Глава 9. Ритуал подчинения

"Манджушри, вот ритуал подчинения. Проводи его на кладбище, у одиночного дерева, на берегу большой реки или в монастыре. Обмажь тамошнее строение пятью продуктами коровы и на мандале, умащен-61 Шкатулка: ga'u = самиута, круглая емкость с крышкой или шкатулка, либо чаша-полусфера (MW).

<sup>62</sup> *Type* D, *my* В, отсутствует в LT.

ной сладким благовонием, разбросай цветы. Должно присутствовать изображение Матери, подготовлены курильницы, цветы и так далее. Помести сильные вещества, цветы и плоды в драгоценную [219] шкатулку и поставь в центр мандалы.

Затем созерцай следующим образом. Представляй, что из слога ТАМ исходит Матерь, наделенная Быстрой Силой, Тара, Героиня, в теле йогини. Из лотоса возникает диск солнца (и луны) $^{63}$ , на котором находится Ее тело, красное, как цветок *бандхука*, подобное телу юной девы, красиво украшенное ожерельями, браслетами, жемчужными подвесками и прочим, нижняя часть убрана в одеяние из ткани *панчалика*, верхняя часть покрыта бенаресской тканью. Она изящно ( $n\bar{u}n\bar{a}$ ) восстает, улыбается и смеется, Ее глаза пронзительны, правую руку Она держит у сердца, левая держит за стебель цветок утпалы. Она окружена светом, лучащимся из Ее тела. Из него [исходит] бесчисленная свита Бодхисаттв, свет в их телах смешан так же, как в Ее теле. Представляя так, повторяй. Повторять нужно это:

## OM TYTTĀPE TYPE CBĀXĀ

[218] Если после начитывания [этой мантры] вместе с повторением мантры действия один, семь, двадцать один или сто восемь раз о чем-то попросить, это будет выполнено.

Польза этого, Манджушри, в том, что будут покорены все три мира, цари царей и прочие. Все будут призваны". [220]

## Глава 10. Яростный ритуал

Если необходимо провести яростный ритуал, Манджушри, то он делается на кладбище, у одиночного дерева, на берегу большой реки или в монастыре. Окропи тамошнее строение пятью продуктами коровы и приготовь мандалу со сладким благовонием. Также повесь изображение и так далее. На бересте, хлопковой ткани или иной бересте нарисуй водой с деревом *ним* образ царя или кого-то еще и помести в глиняное вместилище (или чашу) на мандале. Затем поставь на мандалу (так в тексте). Также подготовь подношения, такие как курильницы.

Затем созерцай следующим образом. Представляй, что из слога ТАМ исходит Матерь, наделенная Быстрой Силой, Тара, Героиня, в теле йогини. Из большого лотоса возникает диск солнца и луны, на котором сидит Она. Ее тело зеленое и сияющее, подобно телу юной девы, красиво украшено ожерельями, браслетами, жемчужными подвесками и прочим, нижняя часть убрана в одеяние из ткани *панчалика*, верхняя часть покрыта бенаресской тканью. Она пребывает в позе *алидха* (правая нога

<sup>63 &</sup>quot;Солнце и луна" (nyi zla) L, "солнце" (nyi ma) Т.

вытянута, левая подогнута), у Нее одно лицо и две руки, Она скалит зубы и смеется, глаза ярко блестят, волосы на голове вздымаются вверх, над Ее макушкой Амитабха на лунном диске, вокруг пылает вселенский огонь. В правой руке Она держит колесо, в левой руке с угрожающе вытянутым указательным пальцем Она держит за стебель<sup>64</sup> цветок утпалы. Из Ее тела разлетаются бесчисленные гневные божества, [221] мужские и женские. Повторять нужно это, повторяй:

#### OM TYPE TYTTĀPE TYPE $CB\bar{A}X\bar{A}^{65}$

Если о чем-то попросить после начитывания [этой мантры] вместе с повторением мантры действия один, семь, двадцать один или сто восемь раз, [выполняя практику] три раза днем и три раза ночью, это будет выполнено.

Польза этого, Манджушри, в том, что вся скверна, карма, кармические перерождения (*випака*), злая участь и тому подобное будет подавлено. Непокорные враги, демоны болезней, препятствия и все подобное, Манджушри, будет побеждено".

#### Глава 11. Все активности

"Манджушри, вот ритуал всех активностей. Проводи его на кладбище, у одиночного дерева, перед ступой или на берегу большой реки. Обмажь тамошнее строение пятью продуктами коровы и на мандале, умащенной сладким благовонием, разбросай цветы. Должно присутствовать изображение Матери. В сердце фигурки, сделанной из воска, помести мантру на ткани с кладбища; вложи буквы имен с удвоенными согласными, а также с окончанием, и поставь ее в центр мандалы<sup>66</sup>. Также подготовь курильницы, цветы и так далее.

Затем созерцай следующим образом. Представляй, что из слога ТАМ исходит Матерь, наделенная Быстрой Силой, Тара, Героиня, в теле йогини. [222] Из лотоса возникает диск солнца и луны, на котором находится Ее тело, черное и ярко светящееся, подобное телу юной девы, красиво украшенное ожерельями, браслетами, жемчужными подвесками и прочим, нижняя часть убрана в одеяние из ткани *панчалика*, верхняя часть покрыта бенаресской тканью. Она пребывает в позе  $\bar{a}n\bar{u}dxa$ , у Нее одно лицо и две руки, Ее клыки, подобные полумесяцам, обнажены, лицо хмурится и произносит ХУМ, красно-желтые волосы на голове

<sup>64 &</sup>quot;За стебель" L, отсутствует в Т.

<sup>65</sup> Type DLT, māpe B.

<sup>66</sup> Что за мантра? Что за окончание? Что за "двойные согласные" (или, возможно, "две согласные")? Без каких-либо комментариев или устных наставлений нам это, очевидно, не понять.

<sup>67 &</sup>quot;Красиво украшенное" L, "украшенное" Т.

вздымаются вверх, над Ее макушкой Амитабха на лунном диске, вокруг пылает вселенский огонь. Из Ее света излучаются Богини, избавляющие от восьми страхов. В правой руке Она держит нож, левая держит за стебель цветок утпалы с черепом брахмана, доверху наполненным цветами. Представляй вокруг Нее воинства гневных божеств.

Повторяй эту мантру:

#### OM TĀPE TYPE TYTTĀPE CBĀXĀ

Если после начитывания [этой мантры] вместе с повторением мантры действия один, семь, двадцать один или сто восемь раз о чем-то попросить, это будет выполнено.

Польза этого, Манджушри, в том, что будут доведены до совершенства четыре активности и будешь защищен от страха".

#### Глава 12. Матерь Семейства Ваджры

Затем [Манджушри спросил] Владыку: "Кто такая Матерь, порождающая всех Будд, [223] которая является Матерью природы пяти Семейств?"

Владыка отвечал: "Манджушри, Матерь Семейства Ваджры четырехликая и восьмирукая, цвета раковины, юная дева. Ее четыре лица: белое, синее  $^{68}$ , красное и желтое; они отмечены пятью Семействами  $^{69}$  на короне и имеют по три глаза. В Ее восьми руках [справа] ваджра, стрела, копье и, наконец, мудра дарования благ; символы в левых руках — утпала, лук, ваджрный крюк и лассо, указательный палец угрожающе вытянут  $^{70}$ . Она сидит в позе  $^{82}$  ваджра-парйа $^{52}$  и имеет природу Дхармакайи.

Вот Ее мантра, Манджушри:

НАМО РАТНА-ТРАЙАЙА НАМА АРЙА-ДЖНАНА-САГАРАЙА АКШОБХЙА-ВЙУХА-РАДЖАЙА ТАТХАГАТАЙА АРХАТЕ САМЙАК-САМБУДДХАЙА НАМА АРЙАВАЛОКИТЕШВАРАЙА БОДХИСАТТВАЙА МАХА-КАРУНИКАЙА ТАД ЙАТХА: ОМ ТАРЕ ТУРЕ ТУТТАРЕ СВАХА<sup>71</sup>

 $<sup>68\</sup> Nag\ pa$  или  $gnag\ pa=\kappa puшнa$ , темно-синее или черное. В следующих главах поясняется, что это правое лицо, следующее левое, а последнее — заднее.

<sup>69</sup> Т.е. Буддами Пяти Семейств — Акшобхьей и т.д. Обратите внимание, что Матери прочих Семейств имеют только четыре Будды на короне — подобная вариация встречается также в описаниях Ваджра-тары в "Садхана-мале" (Ghosh, 76-7).

<sup>70</sup> Эти символы и жесты идентичны символам и жестам Ваджра-тары, как описано в Садхане 94 в "Садхана-мале" (Ghosh, 76), за исключением того, что правая рука держит копье (*mdung*) вместо раковины (*dung*), что вполне может быть опечаткой. Их объяснение см. Ghosh, с.82-3. Как и она, я предполагаю, что жест угрозы указательным пальцем (*тарджанй-мудра*) показывается рукой, держащей лассо, хотя текст неоднозначен.

<sup>71</sup> Совместив общие части длинных мантр в главах 12-16, получаем: *вйўха* NT, В (кроме 12), D 14-16, *вйуха* L, D 12-13; *архате* BNT, *архатебхйах* DL; *арйавалокитешварайа* D, В 14-16, L 13 и 16, T 16, *арйа-авалокитешварайа* L 12 и 15, T 12-15. Также встречаются

(Почтение Трем драгоценностям! Почтение океану мудрости-знания Арьи, главному проявлению Акшобхьи, Татхагате, Архату, полностью совершенному Будде! Почтение Арье Авалокитешваре, Бодхисаттве Махасаттве, Великосострадательному! Таким образом: ОМ ТАРЕ и т.д.)

Повторяя это $^{72}$ , всё Семейство Ваджры совершает подношение цветов, светильников, ароматной воды и чистой пищи.

Вот Ее ритуал, Манджушри: сделай фигурку какого-либо предмета из воска и вложи ей в сердце изгоняющие ингредиенты — мясо ворона и барана $^{73}$  — а также имя. Затем повторяй эту мантру:

## OM АМУКАМ МЕ ВАШАМ ĀНАЙА СВ $\bar{\mathbf{A}}\mathbf{X}\bar{\mathbf{A}}^{74}$

Если так начитывать и спрятать ее на северо-западе (вайава), Манджушри, будет столкновение и разделение, и [враг] убежит куда-то еще". [224]

#### Глава 13. Матерь Семейства Лотоса

"Манджушри, Матерь Семейства Лотоса четырехликая и восьмирукая. Ее главное лицо красное, Ее тело, подобное телу юной девы, цвета цветка *бандхука*. Ее правое лицо белое, левое — синее, заднее — желтое. Они отмечены четырьмя Семействами на короне и имеют по три глаза. В Ее восьми руках лотос, стрела, копье и, наконец, мудра дарования благ; символы в левых руках — утпала, лук, ваджрный крюк и лассо, указательный палец угрожающе вытянут. Она сидит в позе *ваджра-парйао̄ка* и имеет природу Дхармакайи.

Вот Ее мантра, Манджушри:

## НАМО РАТНА-ТРАЙАЙА НАМА АРЙА-ДЖНАНА-САГАРАЙА АМИТАБХА-ДЕВА-ВЙУХА-РАДЖАЙА ТАТХАГАТАЙА АРХАТЕ САМЙАК-САМБУДДХАЙА НАМА АРЙАВАЛОКИТЕШВАРАЙА

намо или намах вместо нама, °айа вместо °айа. Множественное число в архатебхйах значительно влияет на смысл.

74 Ваджра-тара-садхана из "Садхана-малы", найденная в трех версиях в пекинском издании Тенгьюра, проливает свет на немыслимо искаженные короткие мантры в главах 12, 13, 15, 16. V1: P4308; V2: P4309; V3: P4312 (автор Ратнакара-шанти). В садханах все мантры начинаются с ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ, а не просто с ОМ, а некоторые фразы пропущены.

 $\widehat{A}$ мукам DLNPTV $_3$ , амука B, амуки V $_1$ V $_2$ ; вашам BDPV $_1$ (V $_2$ ), шам LNT (совсем непонятно), васам V $_3$ ; анайа V $_1$ V $_2$ V $_3$ , анайа DLNPT, анайа B.

В садханах говорится: "Если сделать огненное подношение из ста восьми цветков *утпалы*, повторяя эту мантру, можно подчинить себе кого угодно». То есть это мантра подчинения, которая вообще не должна быть в этой главе. Требуемая здесь мантра для изгнания находится в главе 16.

Только в этой главе: акшобхйа NT, акшобхйах BDL.

<sup>72</sup> В Т отсутствует "повторяя".

<sup>73</sup> Hulu'i.

## БОДХИСАТТВАЙА МАХАСАТТВАЙА МАХА-КАРУНИКАЙА ТАД ЙАТХА ОМ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА

(Почтение Трем драгоценностям! Почтение океану мудрости-знания Арьи, главному проявлению божества Амитабхи, Татхагате, Архату, полностью совершенному Будде! Почтение Арье Авалокитешваре, Бодхисаттве Махасаттве, Великосострадательному! Таким образом: ОМ ТУТТАРЕ и т.д.)

Повторяя это, всё Семейство Лотоса совершает подношение цветов, воскуряемых благовоний, светильников, ароматной воды и пищи.

Вот Ее ритуал, Манджушри: измельчи *датуру*, дерево *ним* и цветы *ашоки*, сделай из этого порошка мазь, добавив мед, затем повторяй эту мантру:

# ОМ АМУКА-АБХИДХАНАМ КУМАРИ[М] МАХЙАМ УДВАХЕНА ТАСЙА ПИТА ПРАЙАЧЧХАТУ ХУМ ХРИх!75

Если так начитывать и мазать свое тело, [девушка] будет притянута помимо ее воли". [225]

## Глава 14. Матерь всех Татхагат

"Манджушри, Матерь [Семейства] Татхагаты четырехликая и восьмирукая, Ее тело, подобное телу юной девы, желтое, как обожженное золото. Ее главное лицо желтое, правое лицо белое, левое — красное, заднее — синее. Они отмечены четырьмя Семействами на короне и имеют по три глаза. В Ее восьми руках колесо, стрела, копье и, наконец, мудра дарования благ; слева Она держит утпалу, лук, ваджрный крюк и лассо, указательный палец угрожающе вытянут. Она сидит в позе ваджрапарйаока и имеет природу Дхармакайи.

Вот Ее мантра, Манджушри:

НАМО РАТНА-ТРАЙАЙАНАМА АРЙА-ДЖНАНА-САГАРАЙА ВАИРОЧАНА-ВЙУХА-РАДЖАЙА ТАТХАГАТАЙА АРХАТЕ САМЙАК-САМБУДДХАЙА НАМА АРЙАВАЛОКИТЕШВАРАЙА БОДХИСАТТВАЙА МАХАСАТТВАЙА МАХА-КАРУНИКАЙА ТАД ЙАТХА: ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА<sup>76</sup>

В садхане объясняется:

"Выполни пять тысяч огненных подношений дурманящих семян *чандали*, Подобных дурманящих плодов и цветков *ашоки*.

Выполни огненное подношение меда, гхи и сахара. Применяй семь дней

Эту мантру для привлечения девушек, и ты получишь ту, которую желаешь».

А если не получится, то следующее заклинание «призовет даже царскую дочь». 76 Фраза "НАМА ĀРЙÂВАЛОКИТЕШВАРĀЙА ... -КĀРУНИКĀЙА» присутствует в В

<sup>75</sup> Единым компромиссом относительно прочтения в Кангьюре будет: ОМ АМУКА-АМИТАНАМ КУМАРИ МАХАМ У(РИ)ДРАВАХЕНА ДАСЙА ПИТА ПРАЙАЧ(ЧХ)АТУ ХУМ ХРИх! Если сюда прибавить вариант из V, то практически не остается сомнений относительно правильного написания.

(Почтение Трем драгоценностям! Почтение океану мудрости-знания Арьи, главному проявлению Вайрочаны, Татхагате, Архату, полностью совершенному Будде! Почтение Арье Авалокитешваре, Бодхисаттве Махасаттве, Великосострадательному! Таким образом: ОМ ТУТТĀРЕ и т.д.)

[Повторяя] это, всё Семейство Татхагаты совершает подношение цветов, светильников, благовоний, ароматов и прочего.

Вот Ее ритуал, Манджушри: сделай фигурку из пепла от сожжения трупа и с добавлением горной смолы, помести в сердце [имя] с окончанием из двойного согласного и повторяй эту мантру:

# ОМ МАРАЙА МАРАЙА КАРАЙА КАРАЙА СТАМБХАЙА СТАМБХАЙА ДЖАМБХАЙА ХУМ ХУМ ХУМ ЛАМ ЛАМ ЛАМ ЛАМ ЛАМ ЛАМ ЛАМ

Произнеси так и сожги на перекрестке дорог".

## Глава 15. Матерь Семейства Драгоценности

"Манджушри, Матерь Семейства Драгоценности [226] четырехликая и восьмирукая, Ее главное лицо синее, Ее тело юной девы синее<sup>78</sup>, правое лицо белое, левое — красное, заднее — желтое. Они отмечены четырьмя Семействами на короне и имеют по три глаза. В Ее восьми руках драгоценность, стрела, копье и, наконец, мудра дарования благ; слева Она держит утпалу, лук, ваджрный крюк и лассо, указательный палец угрожающе вытянут. Она сидит в позе ваджра-парйаока и имеет природу Дхармакайи.

Вот Ее мантра, Манджушри:

НАМО РАТНА-ТРАЙАЙА! НАМА АРЙА-ДЖНАНА-САГАРАЙА РАТНАСАМБХАВА-ВЙУХА-РАДЖАЙА ТАТХАГАТАЙА АРХАТЕ САМЙАК-САМБУДДХАЙА! НАМА АРЙАВАЛОКИТЕШВАРАЙА БОДХИСАТТВАЙА МАХАСАТТВАЙА МАХА-КАРУНИКАЙА! ТАД ЙАТХА: ОМ ТАРЕ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА<sup>79</sup>

(Почтение Трем драгоценностям! Почтение океану мудрости-знания Арьи, главному проявлению Ратнасамбхавы, Татхагате, Архату, полностью совершенному Будде! Почтение Арье Авалокитешваре, Бодхисаттве Махасаттве, Великосострадательному! Таким образом: ОМ ТАРЕ и т.д.)

Повторяя это, всё Семейство Драгоценности совершает подношение цветов, благовоний, светильников и ароматной воды.

и отсутствует в DLT.

<sup>77</sup> ЛАМ есть семенной слог элемента земля. Эта мантра отсутствует в садханах Ваджратары.

<sup>78</sup> Синее: mthing kha или  $mthing ga = н\bar{u}лa$ , темно-синее или черное.

<sup>79</sup> В Т добавлено Ом в начале; ратнасамбхава ВТ, самбхава DLN; туре DLT, ту В.

Вот Ее ритуал, Манджушри: положи сгнивший березовый корень и червей, появившихся из сердца, смешав с двумя семенами, в глиняное вместилище (или чашу) и повторяй эту мантру:

## ОМ АМУКА-АБХИДХАНАМ АКАРШАЙА АКАРШАЯ! АМУКИ МАЙЎВА СЕТРА САВАНАМ КАТХАЙА ХУМ ХРИх!<sup>80</sup>

Если так произносить и спрятать это под кроватью, поймет качества [того, кто это сделал] и станет неотделимой". [227]

#### Глава 16. Матерь Семейства Действия

"Манджушри, Матерь Семейства Действия четырехликая и восьмирукая, Ее главное лицо зеленое, это юная дева, Ее правое лицо белое, левое — красное, заднее — зеленое. Они отмечены четырьмя Семействами на короне и имеют по три глаза. В Ее восьми руках меч, стрела, копье и, наконец, мудра дарования блўаг; слева Она держит утпалу, лук, ваджрный крюк и лассо, указательный палец угрожающе вытянут. Она сидит в позе ваджра-парйаока и имеет природу Дхармакайи.

Вот Ее мантра, Манджушри:

НАМО РАТНА-ТРАЙĀЙА! НАМА ĀРЙА-ДЖНĀНА-СĀГАРĀЙА АМОГХАСИДДХИ-ВЙУХА-РĀДЖĀЙА ТАТХĀГАТĀЙА АРХАТЕ САМЙАК-САМБУДДХĀЙА! НАМА ĀРЙÂВАЛОКИТЕШВАРĀЙА БОДХИСАТТВĀЙА МАХĀСАТТВĀЙА МАХĀ-КĀРУНИКĀЙА! ТАД ЙАТХĀ: ОМ ТУРЕ ТУТТĀРЕ СВĀХĀ<sup>81</sup>

(Почтение Трем драгоценностям! Почтение океану мудрости-знания Арьи, главному проявлению Амогхасиддхи, Татхагате, Архату, полностью совершенному Будде! Почтение Арье Авалокитешваре, Бодхисаттве Махасаттве, Великосострадательному! Таким образом: ОМ ТУРЕ и т.д.)

Повторяя это, всё Семейство Драгоценности совершает подношение цветов, воскуряемых благовоний, светильников и ароматной воды.

Ее ритуал, Манджушри, призывает всех женщин без ревности. Смешай глаза, язык и сердце горлицы, аурипигмент из коровьей желчи и марказит $^{82}$  в пилюли, добавив дерево *ним*, и повторяй:

80 Первая фраза отсутствует в V. Абхидхāнам: ибитāнам D, ибитанам LP, ибиданам BNT; майева BDT(P), мамева  $V_3(V_2)$ , майаива LN, саванам: сабана D, сабанан B, сабханан P, свабанам L, свабнан NT, свапнам  $V_2$ , сваснам  $V_1V_3$ ; катхайа  $V_1V_2V_3$ , катха DLNPT(B); хрūх BDLP(NT), пхат  $V_1V_3V_3$ .

Загадочный ритуал в Тантре, возможно, не связан с этой мантрой, поскольку наставления в садханах совсем другие:

«На ткани с пятнами от диких цветов нарисуй Владычицу [Тару] с одним лицом и двумя руками, держащую крюк, *утпалу* и лассо. Сделай Ей подношения со словами: 'Эти превосходные божественные цветы ...'

Затем, медитируя, повтори [эту мантру] пять тысяч раз, и [желанная женщина] придет. 81 *Туре* BDT, *māpe* L.

82 dNgul rdo = рупйа-макшика, железный марказит, либо таркшйа-шаила, разновидность глазной примочки (collyrium) (MW). Либо, по тибетским словарям, серебряная руда.

# ЧАЛА ПРАЧАЛА ШЙГХРАМ-ГАМИ ДЕВАДАТТАМ УЧЧĀŢАЙА. АМУКАМ ВАСАНАМ МУКТАМ КУРУ НАЙАНА МАХĀРИ ХАДАТЕ ХРИх ${\bf CB\bar{A}X\bar{A}^{83}}$

Если повторять это и умащать себя, все женщины будут призваны. Они будут покорены, [228] и не будет ревности".

## Глава 17. Сжигаемое подношение

Когда виды ритуала были объяснены, Юный Манджушри спросил: "Как следует выполнять сжигаемое подношение по завершении всех ритуалов?"

И Владыка отвечал: "В завершение, Манджушри, после выполнения отдельных ритуалов следует выполнить сжигаемое подношение". Первый из них, ритуал Умиротворения, делается следующим образом. Сделай домик цвета, подобного луне, в третий день месяца и положи белую ваджру. Подготовь дрова из белого сандала и так далее. Зажги их и помести перед изображением. Освяти мантрой рис, пшено, *чу-це*<sup>84</sup> и белый кунжут, произнеся семь или 21 раз ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА, и брось их в огонь. Освяти мантрой простоквашу (curd) и молоко и поднеси их, произнеся ШАНТИМ КУРУ ("усмири!"). Поднеси древесину с млечным соком и белое масло (сливочное или растительное), произнеся САРВА-ПАПАМ ("все негативности").

С помощью белых цветов, Манджушри, подожги ароматную древесину, такую как сандал, в сжигаемом доме. Поставь его перед изображением и освяти водой и белой горчицей. Вот мантры для бросания их в огонь:

# ТАД ЙАТХĀ: ОМ САРВА-ТАТХĀГАТА ТĀРЕ ТУТТĀРЕ ТУРЕ СВĀХĀ $^{85}$ и САРВА-ПĀПАМ ШĀНТИМ КУРУ СВĀХĀ

(Усмири все пороки, CBĀXĀ)

После этого поднеси 108 пригоршней воды.

Блага от этого, Манджушри, [229] заключаются в том, что грехи, включая действия без промежутка, будут подавлены; заразные заболевания, демоны, насылающие болезни, и прочее будут усмирены, и во всех пе-

<sup>83</sup> Эта очень остроумно подсунутая сюда мантра является мантрой для изгнания, которая должна быть в главе 12. Только первое предложение совпадает с версией Садханы, ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ ЧАЛА ... УЧЧАТАЙА ХУМ ПХАТ!

<sup>«</sup>Если начитать эту мантру двадцать один раз на перо ворона и спрятать его в доме врага, это изгонит его через семь дней».

Текст сомнителен в нескольких местах: гами DLNPT, гамини  $V_3$ , гами В, гамини  $V_2$  (гхамини  $V_1$ ); амукам ВD, амукхам LNPT; васанам BLNT, васснам D, пасанам P; найана LNT, найин(а) D, найам на BP, махари BDNT, махари P, махара L; хад(а)те D, хадте P, хадде BLNT; сваха BDLP, в NT пропущено.

<sup>84</sup> *Chu tse* L, *cu rtse* T: возможно, то же, что и *ci tse*, *ci tshe* или *ce tse* =  $\kappa odpaba$ , «вид злака, употребляемого в пищу бедняками» (*Paspalum scrobiculatum*).

<sup>85</sup> Tamxārama BDNT, mamxāramā L.

рерождениях будешь помнить прошлые жизни. Манджушри, следует сделать умащение пятью продуктами коровы, а в сжигаемом доме, нечистом сооружении, нарисовать воском изображение и сжечь его с мантрой ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА. Если сжигать, произнося так, сможешь подчинить или даже полностью уничтожить"86.

## Глава 18. Умиротворяющий защитный круг

Затем Владыка улыбнулся и научил Юного Бодхисаттву Манджушри методу кругов.

"В девятичастном $^{87}$  круге напиши ОМ и Х $ar{A}$ , вместе с тем-то (т.е. с чьим-то именем). Защитой будет РАКШАх РАКШАх ("защити! защити!"). На границе круга напиши ОМ ТĀРЕ ТУТТĀРЕ ТУРЕ СВĀХĀ. Если все это поместить между CBĀ и XĀ, начертить шафраном на белой бересте и повязать на плечо, это будет лучшей из защит<sup>88</sup>.

## Глава 19. Подчиняющий защитный круг

Далее, подчиняющая защита. В девятичастном круге напиши ОМ и ХĀ, вместе с [именем] таким-то. Защитой будет РАКШАх РАКШАх. На границе круга напиши ОМ ТĀРЕ ТУТТĀРЕ ТУРЕ СВ $\bar{\rm A}{\rm X}\bar{\rm A}^{89}$ . На всем $^{90}$ между МУ и МУ находится семя. Если это начертить жидкой смолой на красной бересте и незаметно привязать на пупке, это будет лучшей из защит [230] и будет подчинять.

## Глава 20. Увеличивающий защитный круг

Далее, подчиняющая защита. Сделай колесо с восемью спицами и размести восемь ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ91. Если это начертить шафраном на бересте с именем, имеющим окончание СВĀХ $\bar{\mathrm{A}}^{92}$  и PAKШАх PĀКШАх в середине и привязать на плечо или на шею, это будет лучшей из защит.

### Глава 21. Сильно увеличивающий защитный круг

Далее, защитный круг, устраняющий препятствия<sup>93</sup>, имеет три края и восемь частей во внешнем [кольце]. В середине — CBĀXĀ с окончанием имени и РАКШАх. Во внутреннем кольце напиши У У У У У У У У У У У У У.

<sup>86</sup> Это параграф, несомненно, представляет собой фрагмент огненного подношения для гневных ритуалов. Возможно, в оригинале "сделать умащение" должно относиться к "сжигаемому дому" (fire house)?

<sup>87</sup> Девять частей, т.е. колесо с восемью спицами, центральной ступицей и восемью промежутками между спицами. "Части" везде пишутся как ling tshe в D и L, le tse в Т.

<sup>88 &</sup>quot;Если", "будет" D, пропущено в LT.

<sup>89</sup> Ом LT, пропущено в D.

<sup>90</sup> Kun la DL, ku T.

<sup>91</sup> В L добавлено ТУРЕ.

<sup>92</sup> D. В LT "имеющим окончание" опущено.

<sup>93</sup> LT; "круг, защищающий от препятствий" в D. 94 Восемь У в L, четыре в D, "УЎУУ» в Т, " У ЎУЎУЎУ» в В.

Во внешнем кольце с восемью составляющими напиши слоги ОМ ТĀРЕ ТУРЕ ТУТТĀРЕ, разместив их между У и У [т.е. У ОМ У, У ТĀ У, У РЕ У, ...]<sup>95</sup>. Если это начертить шафраном на бересте или другой коре и привязать на макушку головы или под мышку, чтобы люди не видели, это избавит от всякого вреда. Мантру следует повторять столько, сколько есть возможность.

#### Глава 22. Защитный магический круг великого умиротворения

Далее, круг, приводящий все активности к совершенству. На бересте или хлопке водой с белым сандалом в девятичастном круге напиши мантры: во внешнем кольце напиши  $A\bar{A}$ , И И $\bar{I}$ , Е AИ, О AУ, P,  $\bar{P}$ ,  $\bar{I}$ ,  $\bar{I}$ Ии, AМ AХ; <sup>96</sup> на внутреннем крае [231]  $T\bar{A}$ РЕ TУ $T\bar{A}$ РЕ TУPЕ  $CB\bar{A}$ Х $\bar{A}$ , а между ОМ и  $X\bar{A}$  — PАКШAХ  $M\bar{A}$ Н $\bar{A}$ Н $\bar$ 

## Глава 23. Умиротворяющий круг

Далее, круги ритуалов четырех активностей по отдельности. [Первое,] умиротворение. Сделай из фарфоровой глины реликварий (amulet box, *са*М*пута*) с крышкой, обожги в огне и покрась в белый цвет. Внутри него начерти девятичастный круг. Нанеси мантру ОМ ТĀРЕ ТУТТĀРЕ ТУРЕ в восьми секциях, написав РУ РУ ОМ РУ РУ, РУ РУ ТĀ РУ РУ, ... РУ РУ РЕ РУ РУ. В середине напиши КУРУ ШАНТИМ КУРУ СВАХА<sup>98</sup>. Закрой реликварий и поставь его с помощью белой нитки в середину мандалы. Если делать подношения белых цветов, а также пяти видов подношений<sup>99</sup>, поднося в три периода, это умиротворит.

## Глава 24. Великое умиротворение

Далее, для выполнения ритуала великого умиротворения сделай из фарфоровой глины реликварий с крышкой, приготовь чернила из белого сандалового дерева, начерти девятичастный круг с внутренней и внешней частями. Напиши мантру СВА ШАНТИМ КУРУ ХА [232] в середине. Во внутреннем кольце напиши восемь А А. Во внешнем кольце напиши А ОМ А, А ТА А, А РЕ А, А ТУТ А, А ТА А, А РЕ А, А ТУ А, А РЕ А. Если привязать реликварий к цветочной гирлянде, поставить его на мандалу, делать подношения в четыре периода и семь дней начитывать

<sup>95 &</sup>quot;УиУ" DL, "УиЎ» Т.

<sup>96</sup> Такой порядок в BDLT — обычно Ри, Ри, Ли, Ли стоят между у и Е.

<sup>97</sup> *Сваха* D, пропущено в LT.

<sup>98</sup> Сваха DL, пропущено в Т.

<sup>99</sup> Возможно, благовония, цветы, свет, ароматная вода и пища, см. главу 2.

<sup>100 &</sup>quot;Белого" DL, "красного" Т.

мантру без ошибок, то ритуал великого умиротворения будет выполнен в совершенстве.

#### Глава 25. Увеличивающий круг

Далее, для выполнения ритуала увеличения: начерти на бересте шафраном или желтым желчным красителем<sup>101</sup> девятичастный круг с внутренней и внешней частями. В середине напиши САРВА ПУШТИМ КУРУ ОМ А ("Увеличь ОМ А"!). В восьми внутренних секциях напиши ОМ ОМ, ОМ, ОМ ТА ОМ, ... ОМ РЕ ОМ. Если затем поместить его в реликварий из фарфоровой глины и делать подношения желтых цветов, цветов *насапушпа* и пять подношений в четыре периода в течение семи дней после полнолуния, то увеличение [срока] своей жизни и заслуг будет доведено до совершенства.

## Глава 34. Подавляющий колдовство круг

Далее, круг, подавляющий колдовство. Начерти круг раствором куркумы на сланце или слюде. Он должен иметь девять секций с внешней и внутренней частями. При написании мантр в середине напиши  $\mbox{\normalfont{YA}}^*$  СВ $\mbox{\normalfont{A}}$  СТА $\mbox{\normalfont{M}}$ БХА $\mbox{\normalfont{M}}$  А  $\mbox{\normalfont{YA}}$   $\mbox{\normalfont{YA}$ 

## Глава 35. Учение об обязательствах и обетах

Затем Юный Бодхисаттва Маджушри осыпал Владыку цветами мандаравы, лотоса, кумуды и другими цветами. Раздалось множество звуков, издаваемых божественными музыкальными инструментами. После этого он вопрошал Владыку: "Как следует соблюдать обязательства?" И Владыка отвечал:

13 Тот, кто соблюдает особые обязательства и обеты, полученные от мандалы божества, Должен избегать убийства существ, не брать то, что ему не было дано,

<sup>101</sup> Gi wang D, gi hang T, ghi wang L = го-рочана.

<sup>\*</sup> Прим. перев. с англ.: буква Ў соответствует W в английском написании санскритских слогов. Очевидно, это тибетская буква ва (ba phyed). Считается, что "в тантрическом буддизме «ва» встречается в мандалах и символизирует состояние вне причинно-следственных связей".

<sup>102</sup> Букв. "попарно налево и направо".

- 14 Не ходить к женщинам, не браниться, отказаться от всякой лжи
  И всегда воздерживаться от пьянящих веществ, мяса и любого воровства<sup>103</sup>.
- По отношению ко всем женщинам он совершенно откажется от любой мысли привязанности, Но с намерением помочь

будет почитать их как своих матерей.

Все деяния того, кто соблюдает обеты и обязательства, будет иметь силу.

Так говорил Владыка.

#### Заключение

После этого, придя в восторг, Шакра, Правитель (*индра*) Богов, Брахма и бесчисленные иные дэвы, неизмеримое окружение, включая Юного Бохисаттву Манджушри, вместе с богами, людьми и асурами превознесли Слово Владыки.

Тантра Владычицы Тары, называемая «Учением о всех ритуалах», завершена.

Переведено [с санскрита на тибетский] индийским упадхьяей Дхармашримитрой и переводчиком Гелонгом Чокьи Зангпо.

<sup>103 &</sup>quot;Воровства" (rku) DL, "пищи с сильным плохим запахом" (dku) Т.

## Восхваление в двадцати одном поклонении

#### Введение

Это «восхваление, данное всеми Буддами трех времен» уже встречалось нам в представленном выше переводе Тантры в виде дхарани на санскрите. Однако в Кангьюре повсюду приводится его тибетский перевод, и именно в этой форме в Тибете оно стало самым известным из всех гимнов Таре [и популярнее гимнов] любого [другого] божества. И по сей день в тибетских монастырях по всему миру все монахи поют его по нескольку раз каждый день, а в особых случаях и когда нужно заручиться поддержкой Великой Матери для каких-то частных целей, именно это восхваление повторяют снова и снова как монахи, так и миряне, и в некоторых случаях также и монахини.

Но тибетцы, переделавшие это восхваление на свой лад, конечно же, не имеют на него исключительных прав. Оно принадлежит великой традиции индийского буддизма. И поэтому все буддисты мира могут совершенно обоснованно изучать то, что оно потеряло при переводе с санскрита на тибетский. Пользуясь этой привилегией, я не намереваюсь оказать непочтительность по отношению к тому, что оно обрело в течение того же процесса — значений, которых никогда не было в санскритском тексте, вербальных соответствий, [подобных] собачьему зубу, ставшему священной чудодейственной реликвией. Но что-то должно было потеряться. И не только непереводимая игра слов, присущая изящному санскритскому стилю, но также множество уровней смыслов в тантрическом тексте являются его сущностной и неотъемлемой частью. Часто символизм в переводе сохраняется, но гораздо чаще переводчик вынужден выпустить некоторые аспекты оригинала, чтобы иметь возможность выразить другие. Современный переводчик не обязан выполнять ту же работу [первопроходца], как ее или его предшественник много столетий назад, выходящие за [существующие рамки] условностей, принятых у современников.

Одна из основных и неизбежных потерь — метрический размер. Тибетская строфа, как и английская, основана на ударении, и не может полностью воспроизвести вкус санскритского стиха, который имеет в основе количество, т.е. долготу/краткость слогов. «Восхваление в 21 поклонении» написано самым распространенным санскритским размером — ануштубхом, состоящим из восьмислоговых  $n\bar{a}d$ , или полустрок, по такой модели:

— где означает краткий («легкий») слог, – долгий («тяжелый») слог, а о слог, который (в соответствии с определенными правилами) может быть как кратким, так и долгим. (Некоторые вариативные формы также допускаются в первой половине строки; одна из них используется в данном Восхвалении в строках 2в, 13а и 23в.) Обычно этот размер переводится на тибетский строками в семь слогов. Здесь же используются строки в восемь слогов для удобства в употреблении женских звательных окончаний; но как же грубо их монотонное хореическое отбивание по сравнению с гораздо более изысканным ритмом оригинала! В английском переводе, хотя в остальной книге стихи переведены в более расслабленном стиле, данное Восхваление также составлено так, чтобы можно было петь его в том же ритме и тоне, как и тибетскую версию, учитывая интерес тех, кто планирует заниматься начиткой [этого] явно неадекватного английского перевода наряду с не более адекватным (хотя и более священным) тибетским.

#### источники

#### 1. Санскритский текст

Выше уже был представлен санскритский текст Восхваления, скомпилированный из:

- (a) 3-й главы из Тантры в пяти изданиях Кангьюра (D: Дерге; L: Лхаса; N: Нарт'анг; Р: Пекин; Т: Тог) и копии Бутона Ринпоче из раннего издания (B).
- (б) издания Godefroy de Blonay 1895 г. в его "Matériaux" (М), выполненного с двух санскритских рукописей, вероятно, непальских. Даже с его сильными искажениями в этой попытке перевода этот текст мне очень помог, когда приходилось работать с одним лишь тогским текстом Кангьюра несмотря на более чем сотню ошибок в последнем, я все-таки смог вывести окончательный вариант текста из М и Т¹.
- (в) замечательного четырехъязычного ксилографа (Q), фотокопию с которого мне любезно предоставил Гонсар Ринпоче. В нем приводится каждая из двадцати одной строфы поклонения на санскрите (письмом ланча), тибетском, монгольском и китайском языках, а также изображения (в китайском стиле) соответствующих аспектов Тары в иконографической системе Сурьягупты (см. ниже).

<sup>1</sup> Издание Wayman'a основавывалось на М и D. В нем есть расхождение в важнейшем моменте его довольно странной теории (*тритата* вместо *три-таттва* в 21a) и в строфе 26, но в остальных местах его отличия от моего издания, для которого использовалось больше источников, совершенно несущественны.

Другая рукопись, написанная современным деванагари, копию которой мне также предоставил Гонсар Ринпоче, совсем незначительно отличалась от М и, возможно, была списана с этого источника.

#### 2. Тибетский перевод

К сожалению, до нас, скорее всего, дошел лишь один тибетский перевод Восхваления. Мы будем ссылаться на этого переводчика(ов), оставшегося неназванным в Кангьюре, аббревиатурой ТТ. Судя по колофону в комментарии Драгпы Гьялц'ена, перевод был сделан Ньеном (конец одиннадцатого века)<sup>2</sup> и выверен самим Драгпой Гьялц'еном, хотя если так оно и было, сложно понять, почему он не выполнил его в соответствии со своим же комментарием<sup>3</sup>.

Критическое издание тибетского перевода, выполненное на основе нескольких разных источников, представлено в Приложении 1. Санскритский текст, использованный ТТ, местами явно отличается от нашего, но нет особой причины считать его более авторитетным. Есть несколько мест, где наш санскритский текст довольно логичен, в то время как тибетский текст прибегает к неестественным изворачиваниям, чтобы притянуть хоть какой-то доступный пониманию смысл.

#### 3. Индийские комментарии

В Тенгьюре содержатся переводы собрания из пяти текстов кашмирского пандиты Сурьягупты (жившего, вероятно, в середине девятого века) $^4$ , которые считаются комментарием на «Восхваление в 21 поклонении» с позиции Ануттара-йога-тантры. Как отмечает Дже Гендÿн-друб в своем комментарии, а также К'ä-друб Дже в своем «Введении в системы буддийской Тантры» $^5$ , это совсем не противоречит тому факту, что само Восхваление относится к Крия-тантре, то есть к низшему из четырех уровней Тантры.

\$1. "Практика двадцати одного восхваления Тары" (*Тарадеви-стотра-экави* М*шатика-садхана-нама*). Р2557, восемь страниц (т.е. приблизительно четыре листа). Здесь приводится двадцать одна строфа поклонения, каждая из которых сопровождается кратким описанием прозой того, как нужно визуализировать соответствующий аспект Тары: цвет, сиденье, позу, число лиц и рук, атрибуты и мудры.

<sup>2</sup> Д'ар-ма-драг из Ньена — упоминается о его присутствии на съезде переводчиков в 1076 г. (*BA*, 71, 328). Бутöн (ii 219) пишет, что он двенадцать лет жил в Индии. Он перевел выдающийся комментарий Праджнякарамати на "Бодхичарьяватару", тексты по Калачакре и Таре, а также другие произведения.

<sup>3</sup> Есть значительное противоречие относительно 1в, см. прим. к слову *вактра̂б-джа*.

<sup>4</sup> См. с.238-241 англ. издания.

<sup>5</sup> Издание Lessing'a и Wayman'a, с.126-7.

- S2. "Краткое изложение практики Почитаемой Арья-Тары из двадцати одной ветви ритуала" (санскритское название отсутствует). P2558, тридцать четыре страницы. 26 частей описания ритуалов, относящихся к функциям, закрепленным за каждой из двадцати одной Тары, а также пять прочих ритуалов. Ритуал вхождения в мандалу (Тара № 10) занимает более десяти страниц.
- S3. "Методика наставлений по достижению состояния Тары" (*Тарасадханопадеша-крама*). P2559, три страницы. Графически изображает [мандалу?] 21 Тары, плюс три Тары Ваджрного Тела, Ваджрной Речи и Ваджрного Ума, всего 24 части тела и 24 места Джамбудвипы.
- S4. "Применение (approach) 21 восхваления Госпожи Тары" (Бхагаватй-Тарадевй-экави Миати-стотропайика). Р2560, двадцать две страницы. После цитирования каждой строфы поклонения из «Восхваления в 21 поклонении» дается строфа комментария, в которой говорится о данном аспекте Тары как объекте медитации; далее идет точное иконографическое описание, как в S1, и, наконец, описание ритуала для Ее функции, подробнее, чем в S2, но в целом, по всей видимости, с теми же самыми мантрами.
- S5. "Восхваление двадцати одной Тары, называемое 'Чистая драгоценность, [украшающая] главу" (Девй-тараикави Миати-стотравишуддха-чудамани-нама). Р2561, девять страниц. Описывает каждую из 21 Тары иконографически, как в S1, но в форме стихов поклонения, включая множество замечаний относительно символизма, функции атрибутов и т.д.

Сама Тара передала этот цикл [учений] Сурьягупте, когда он три месяца молил Ее излечить его от проказы (см. ниже, Восхваление Сурьягупты). S1 и S2 были переведены ок. 1100 г. Мäлгьо Лоцавой, а S4 — ок. 1210 г. Троп'у Лоцавой Дж'ампа-пäлом (см. Приложение 3). S3 (как и S4), очевидно, были переведены при участии Шакья-шри-бхадры, когда тот был в Тибете (1204-13), а S5 в указателе Тенгьюра приписывается Цöндрÿ Сенге из Гья (ум. в 1041 г.)6.

За исключением мантр все тексты написаны стихами, кроме S1. Мало что в них имеет прямое отношение к словам "Восхваления в 21 поклонении", кроме строф комментария в S4, перевод которых я привожу ниже вместе с именем и иконографическим описанием каждой Тары из этих текстов.

Поскольку у меня нет других индийских комментариев на Восхваление, я счел правильным переводить его, максимально придерживаясь [текста] Сурьягупты.

<sup>6</sup> См. с.290 англ. издания.

#### 4. Тибетские комментарии

Многие из толкований, передаваемых в тибетских комментариях, по всей видимости, взяты из индийских комментариев, ныне утерянных. Остальные, очевидно, являются тибетскими разработками, по меньшей мере судя по тому, как в них используются слова для передачи общего смысла.

Я буду приводить выдержки из комментария Дже Гендўна Друбпы (1391-1475), посмертно получивший титул Первого Далай-ламы $^7$ . Он называется «Драгоценные четки,  $\bar{\Gamma}$ ūк $\bar{a}$  на двадцать одно поклонение Таре» $^8$ . Его можно обозначить как G.

Многие места в G остаются неясными без устной передачи, которую я получил в виде ясных и подробных поучений от Досточтимого Геше Т'убтен Лодэна, основанных на комментарии Нгÿлч'у Дхармабхадры (1772-1851)<sup>9</sup>. Этот комментарий, «Букет очаровательных утпал, Объяснение восхваления в 21 поклонении Таре»<sup>10</sup>, был написан в Нгÿлч'у Рип'уге в 1818 г. На эти объяснения мы будем периодически ссылаться буквой D.

Интересно сравнить эти комментарии из традиции Гелугпа с комментариями Джецўна Драгпы Гьялц'ена (1147-1216), известного ученого и йогина, причисляемого к «Пяти Великим» в традиции Сакьяпы. Как держатель линии передачи цикла Тары от Сурьягупты, он написал тринадцать текстов, посвященных Таре, включая «Краткое содержание Восхваления в 21 поклонении» и «Ясный свет — объяснение Восхваления» до на которое я буду ссылаться буквой Ј. Примечательно его молчание относительно мест, в которых более поздние тибетские толкователи расходятся с санскритским текстом, как можно было бы ожидать, если эти толкования постепенно возникли после него.

#### Перевод коренного текста

Приводимый ниже перевод сделан на основе санскритского текста, максимально следуя тексту Сурьягупты. Все примечания вынесены в комментарий, который следует ниже.

<sup>7</sup> См. с.297-98 англ. издания.

<sup>8</sup> sGrol ma phyag 'tshal nyer gcig gi ÿīkka Rin po che'i phreng ba.

<sup>9</sup> См. с.299 англ. издания.

<sup>10</sup> sGrol ma phyag 'tshal nyer gcig gis bstod pa'i rnam bshad Yid 'phrog utpa la'i chun po zhes bya ba.

<sup>11</sup> Phyag 'tshal nyer gcig gi bstod pa'i sa bcad.

<sup>12</sup> bsTod pa'i rnam bshad gsal ba'i 'od zer.

### Комментарии на восхваление в двадцати одном поклонении

[Принятые] сокращения

D: Комментарий Дхармабхадры (1818 г.)

G: Комментарий Гендÿн-Друба (1391-1475)

GL: Учения Геше Лодэна, июль 1978 г.

J: Комментарии Джецÿна Драгпы Гьялцена (1147-1216)

Ln: n-ая левая рука, считая с переди

M: de Blonay, Matériaux

Q: Четырехъязычный ксилограф

Rn: n-ая правая рука, считая с переди

RLn: n-ая пара рук, считая от переди

S1 ... S5: Тексты Сурьягупты о 21 Таре (см. источники литературы, № 3)

S: Сурьягупта

Санскр.: Санскрит

ТТ: Тибетский(е) переводчик(и) "Восхвалений"

Тиб.: Тибетский

W: Wayman (1959 г.)

1 ... 5: S1 ... S5

[]: Комментарии переводчика

Общие замечания: иконография

G предваряет свой комментарий стихом поклонения:

Поклоняюсь Арья-Три-Ратне (Благородной Тройной Драгоценности)! Благословенной Таре, Матери Победоносных,

Деяниям Будд всех трех времен

Преданно поклоняюсь телом, речью и умом.

[То есть надлежащее поклонение следует делать тремя вратами тела, речи и ума. Поклонение телом — это физические простирания, поклонение умом — повторение Восхваления или мантры, а поклонение умом включает развитие преданности и веры по отношению к объекту, Таре, и визуализацию, которой следует сопровождать повторение. Что же нужно визуализировать при чтении Восхваления?

Как говорится в колофоне М, это "Восхваление в двадцати одном поклонении почитаемой владычице Арья-Таре». Из этого совсем не следует, что автор относил каждую из строф к тому или иному аспекту Богини, хотя в них говорится как минимум о мирном и гневном аспектах. Действительно, в четвертой главе Тантры описывается мандала девяти Тар в качестве визуализации, на которую следует опираться в практике Восхваления. Можно было бы распределить двадцать одно поклонение симметрично по кругу этой мандалы. Однако в таком случае восхваление вряд ли будет совершенным, учитывая, что ни одна из девяти богинь не находится в позе *пратйалидха*, упоминаемой в строфе 7, и ни одна из них не держит лунный диск, как описано в строфе 18.

Но все же, поскольку нет предела являемым Тарой обликам, нет никаких препятствий для воображения образа в каждом двадцати одном поклонении, и такое собрание из двадцати одного проявления Тары было очень распространено. Байер<sup>13</sup> упоминал о трех иконографических традициях изображения данной мандалы:

- 1. Школа Сурьягупты, где каждое из 21 проявления изображалось отличным во всех деталях, таких как поза, количество голов и рук, цвет, атрибуты и жесты.
- 2. Традиция, приписываемая Нагарджуне и Атише, где проявления едва различимы друг от друга, за исключением цвета, выражения мирности или гневности, а также цвета вазы, которую каждая из них держит в правой руке.
- 3. Ньингмапинская традиция, восходящая к Лонгчену Рабджампе (1308-1363), где все они изображаются одинаково и отличаются только цветом и личным атрибутом на цветке лотоса в правой руке.

Здесь представлены описания в соответствии с традицией Сурьягупты, изображения (возможно, с некоторыми расхождениями) взяты из Q и из "Пятисот божеств Нартанга" (N). Но следует помнить, что эта традиция, хотя и более интересная в визуальном отношении, не является самой популярной в наше время, и практически все садханы 21 Тары используют какую-либо схему из числа прочих, которые более практичны в применении.

В целом, ни одна из традиций не подходит тексту 21 поклонения более, чем девятеричная мандала. В нескольких строфах говорится о стоящей Таре, особенно в строфе 17, поэтому схема, согласно которой все Тары сидят, вряд ли будет соответствовать. К тому же Тара 18 не может держать лунный диск в случае, когда все Тары ограничены лишь утпалами и вазами. Можно предположить, что версия S смотрелась бы здесь куда выгоднее, но даже если она порой и соответствует тексту, то в других местах упорно противоречит ему. О номере 5, устройчиво сидящей в ваджрной позиции, вряд ли скажешь, что Она "топает", у номера 9 нет мудры Трех Драгоценностей, а что касается "топающей ногой" номера 17 и держащей луну номера 18, то обе изображены сидящими, тогда

<sup>13</sup> Байер, с.469-70, прим.11.

как лунный диск держит номер 17! Могло ли быть так по версии S? Сам текст совершенно недвусмыслен. Возможно, это просто связано с тем, что все эти традиции берут начало из видений йогинов, которые совсем необязательно должны быть точны с точки зрения рассудка.]

### План комментария

[Я привожу заглавия по версии G, хотя его описание Тар со 2 по 7 как мирных и с 8 по 14 как гневных не совсем согласуется ни с коренным текстом, ни с художественными традициями. Ј структурирует эту часть Восхваления совсем иначе — он видит в строфах со 2 по 4, 9 и 10 мирные формы Тары, а в строфах с 5 по 8, 11, 13 и 14 — гневные.

После каждой коренной строфы я привожу комментарий по версии S, далее — примечания к словам, объяснения возможных смыслов некоторых выражений в тексте и указания на многозначность, чтобы помочь читателю, неискушенному в санскрите. Также даются указания на значимые расхождения между разными версиями текста, особенно между санскритской и тибетской версиями. Технические термины большей частью объясняются не здесь, а в глоссарии.

В именах и иконографических описаниях, составленных по S1-S5, мы указываем фактический вариант, как они написаны в этих текстах (напр., "красный5 или оранжевый1»), но не сокращенные формы (как, напр., «Тара — Уничтожительница Всех Привязанностей1,2,3,5» при том, что «Всех»отсутствует в S1 и S5). Санскритские имена взяты из тибето-санскритского словаря Lokesh Chandra.

Далее указываются функции ритуалов для каждой Тары из S2 и S4. В некоторых случаях они совершенно вторичны по отношению к основной функции, о которой идет речь в коренном тексте.

Описание каждой строфы завершается объяснениями из тибетских комментариев, G цитируется напрямую и обычно полностью, дополнительные детали или альтернативные объяснения из D и J иногда перефразируются, чтобы избежать ненужных повторений.]

Размер основного текста

Что именно включает в себя Восхваление?

Строфа 22 Это восхваление коренной мантры в двадцати одном поклонении

(или по версии ТТ:

Это восхваление (*или* с) коренных(ми) мантр(ами) и двадцати одного поклонения)

— некоторыми толковался как говорящий о двух разных вещах, двадцати одном поклонении, то есть, очевидно, строфы 1-21, а также о «восхвалении коренной мантры». Здесь G приводит две теории, согласно первой из них "восхваление коренной мантры" — это мантра, предшествующая непосредственно "Восхвалению в двадцати одном поклонении" в Тантре, и по его версии это НАМА САРВА-ТАТХĀГАТĀНĀМ. ТАД ЙАТХĀ: ОМ НАМО СУКАСА НАМА ТĀРЕ ПĀРАМИТА. Согласно второй теории, принадлежащей переводчику Пангу Лодро Тэнпе<sup>14</sup>, это строфа, которую он перевел «с индийского текста», подобного этому, находящегося в начале Q и иллюстрированного изображением обычной Зеленой Тары; его репродукцию мы приводим здесь:



Зеленая Тара, изображение из Четырехъязычного ксилографа (Q)

ОӍ! Намас TĀPE туре вūре TYTTĀPE бхайа-нāшане / TYPE сарва̂ртха-дā тāре CBĀXĀ кāре намо стуте //

<sup>14</sup> Переводчик Калачакра-тантры и других текстов, жил в 1276-1342. См. ВА с.785-7.

ОМ! Намо! О ТАРЕ, Стремительная, Отважная! ТУТТАРЕ, что изгоняет страхи! Спасительница, ТУРЕ, дарующая все блага! Звучанием СВАХА, почитаемая и восхваляемая!

[Данная строфа, варианты которой часто используются в практиках Тары, не встречается ни в Тантре, ни в тибетском переводе «Восхваления в двадцати одном поклонении» в Кангьюре.]

Однако учителя G говорят, что "восхваление коренной мантры" и "двадцать одно поклонение" — одно и то же. [Действительно, если внимательно рассмотреть не только + 22a-6, но и все предложение 22-23 целиком, это будет единственным приемлемым толкованием.

Далее, тибетская практика обрывания фразы посередине строфы 22 не должна вводить в заблуждение, т.е. не нужно думать, что остальная часть "строф о благе" не входит в состав основного текста. Она содержится и в санскритском и в тибетском текстах, в Кангьюре и других местах, и вместе с ней полная длина текста должна составлять двадцать семь строф, то есть ровно  $108\ n\bar{a}\partial$  — число, которое уже встречалось нам в связи с Тарой в «Ста восьми Именах».]

# Непосредственно комментарий

G: "Поэтому мы произведем деление на три части:

- I. Краткое указание (оказание почтения переводчика)
- II. Расширенное объяснение (строфы 1-21)
- III. Учение о благах (строфы 22-27).
- **I.** Краткое указание

«Это: ОМ. Дже-цун-ма п'аг-ма дрол-ма ла ч'аг ц'ал-ло! (ОМ! Пред Досточтимой Арья-Тарой простираюсь!)»

[Эта фраза не включена в санскритский текст, но присутствует в тибетском переводе в Кангьюре, однако без ОМ, как в приветствии переводчика, которое традиционно предшествует любому тибетскому переводу священного текста. Для чтения вслух она представлена в виде мантры путем добавления ОМ.]

G: " ОМ значит принятие Прибежища, совершение подношений или очищение омрачений. (D указывает, что ОМ можно считать A+Y+M, поскольку по правилам соединения звуков в санскрите (candxu) A+Y+M сливаются в ОМ. Эти три звука соответствуют Телу, Речи и Уму объекта Прибежища.)

«Дже» в слове «дже-цун-ма» означает, что среди Матерей, порождающих всех Будд трех времен, Она есть наивысшая. «Цун» означает владение обетами: на внешнем уровне [Прати]мокши, на внутреннем уровне Бодхисаттвы и на тайном уровне Тантрических обетов.

 $\Pi$ 'аг-ма ( $\bar{A}p \check{u}\bar{a}$ , «Высшая») означает, что Она далека от недобродетели и всего, что отвергают через Прозрение, а также превыше сансары и Нирваны.

«Дрöл-ма» ( $T\bar{a}p\bar{a}$ , «Спасительница») означает, что Она вызволяет из океана страдания. «Ма» (окончание женского рода) значит, что Она помогает всем существам равностно и беспристрастно.

«Ч'аг» (буквально «рука») значит «сметающая негативную карму и клеши», а «ц'äл» значит действующая преданно телом, речью и умом».

### II. Расширенное объяснение, состоит из трех частей:

- А. Восхваление применительно к Ее истории (1)
- Б. Восхваление применительно к Ее аспектам, Кайям («Телам») Будды (2-15)
- В. Восхваление применительно к Ее активностям (16-21).

#### А. Восхваление применительно к Ее истории

намас тāре туре вūре кшанаир-дйути-нибх кшане / траилокйа-нāтха-вактра̂бджавикасат-кешаро̀дбхаве //1//

- 1 Склоняюсь ниц к Стремительной Отважной Таре, Чьи очи молний вспышками сверкают Возникла что из пышнолотосного лика Существованья Трёх Миров Владыки!
- S4: Сострадание Владыки Авалокиты,
  Тара, радостно вылетающая,
  Подобно молнии из тучи,
  Из тычинок его лика-лотоса —
  Да будем медитировать на Hee!

[кшанаир-дйути (либо кшана-дйути) «мгновенная молния» (рус. «молниеносная» — прим. перев.): типичная характеристика молнии. Как указывает J, это стилистическое сравнение [существительного] "яркость".

*йкшане* «взор» имеет значения «вид, взгляд, глаз», а также «забота». вактравджа «лицо-лотос»: буквально «лицо-водо-рожденный», что имеет два смысла: (а) «водорожденный» является стандартным определительным для «лотоса»: «лотосовое лицо» — общепринятое почтитель-

ное выражение применительно к внешности любого божества; (б) «рожденный из воды лица», т.е. Тара, рожденная из слез Авалокитешвары. S4 и ТТ принимают версию (а); J, G и D — версию (б), D явно меняет тибетский перевод ради соответствия этому смыслу. То же самое выражение в строфе 8 однозначно имеет значение (а).

викасат «раскрытие»: тиб. bye ba пишется так же, как слово, означающее "десять миллионов", что иногда ведет к недоразумениям. Из санскритского текста ясно, что верным значением будет "раскрытый".

*Кешара* (либо *кесара*) «тычинка», или точнее «тычиночная нить», также может означать весь цветок (лотоса), что вполне подходит здесь по смыслу.]



Тара — стремительная Героиня

Тара, Стремительная Отважная (*Правūра-тарā*) восседает в пространстве на желтом1,4 или золотом5 лотосовом сиденье. У Нее красное тело, излучающее пылающий свет, одно лицо с двумя глазами и восемь рук. RL1 подняты в провозглашении Дхармы 1,4 и сложены в мудру Великой Радости1, соединяя ваджру и колокольчик над макушкой5. RL2

держат лук и стрелу у сердца, стреляя в кого-то. R3 держит колесо, R4 наносит удар мечом мудрости; L3 держит раковину1,5 у сердца, либо ваджру4; L4 держит лассо. Она убрана всеми видами украшений.

Ее ритуал предназначен для обращения вспять силы других.

G: ""Я склоняюсь (Намо)" — употребляется без сказуемого. Перед кем? — перед Тарой (Спасительницей от сансарного страдания]). Кто Ее породил? — Арья-Локешвара (т.е. АвалокитешвараDJ), Владыка и Прибежище Трех Миров: Желаний, Форм и Без Форм, находящихся в зависимости от пяти или [как в Мире Без Форм] четырех совокупностей, которые в одно мгновение исчезают, увидел, что сколько бы существ Он ни освободил от сансары, их не становилось меньше, и тогда Он заплакал. Тара возникла из открытых тычинок Его лика — из утпалы (голубого лотоса), который рос в воде Его слез.

(D объясняет mpu mupa как mup нагов под землей, mup людей на земле u mup богов наверху.)

Она *стремительна* в помощи существам, прося [Его]: «Я быстро избавлю их от сансары, поэтому, прошу, не плачь!»; а затем в обращении битвы сансары вспять, (D: уничтожив без остатка воинство Мары; J: взяв верх над клешами), Она — *Отважная-героиня*. Поэтому Ее *очи* узревают мир *мгновенно*, подобно вспышке *молнии*».

[Курсивом выделены слова, встречающиеся в тибетском переводе коренной строфы. Во избежание путаницы санскритские слова в этих отрывках курсивом не выделяются.]

# Б. Восхваление применительно к Ее аспектам, состоит из двух частей:

- 1. Восхваление применительно к Ее аспектам Самбхогакайи (2-14)
- 2. Восхваление применительно к Ее аспектам Дхармакайи (15).

# 1. Восхваление применительно к Ее аспектам Самбхогакайи включает в себя:

- а. Восхваление применительно к мирным аспектам (2-7)
- б. Восхваление применительно к гневным аспектам (8-14).

# а. Восхваление применительно к мирным аспектам включает в себя 6 строф

і. Восхваление применительно к яркости и светоносности Ее образа

```
намах шата-шарач-чандра-
саМпўрна-паталанане /
тара-сахасра-никара-
прахасат-кираноджджвале //2//
```

- 2 Склоняюсь к Той, чей лик подобен Скопленью сотни полных лун осенних, Улыбка чья как тысяча созвездий Всё озаряет льющимся свеченьем.
- S4: Сиянием лица сотни осенних Лун Ее ублажающий взор лик излучает Ослепительный блеск тысяч звезд, Рассеивая мрак неведения — Да будем медитировать на Hee!

[пра-хасат «блестящий, ярко сияющий»: основное значение ХАС — «смеяться, улыбаться». В переводе ТТ имеет значение «открываться (о цветке)», что в данном случае не имеет смысла; а также «изгонять, превосходить», что вполне возможно. В значении «ярко светить» отражает кроющуюся здесь метафору об ослепительной белизне зубов в улыбке. «Звезды» — это тара.]



Тара — Белая, как Осенняя Луна

У Тары Белой, как Осенняя Луна (Чандра-канти-тара) три лица, символизирующих три Кайи [или «Тел» Будды — Самбхогакаю, Нирманакаю и Дхармакаю] и двенадцать рук, соответствующих двенадцати звеньям Взаимозависимого Происхождения. Центральное лицо белое, правое синее, левое золотое4,5, подобно золоту из реки Джамбу (или желтое1). Ее руки RL1 в мудре созерцания, R2 держит посох кхатвангу, R3 — (сияющее5) колесо, R4 — драгоценность1,4 или меч мудрости5, R5 ваджру, R6 цветочную гирлянду; L2 сосуд для смывания клеш и всего нечистого, L3 утпалу, L4 колокольчик, издающий звук Пустоты, L5 вазу с сокровищем, а L6 — книгу для учения существ Дхарме. Она убрана всеми украшениями богини.

#### Ее ритуал предназначен для подавления заразных заболеваний.

G: "Осенняя луна не запятнана облаком или туманом, полный (в санскр. тексте сампурна, т.е. «наполненный» — прим. перев.) относится к луне в день полнолуния, когда закончилась фаза роста и еще не началась фаза убывания. Ее образ светлее сотни таких лун, которые сошлись или собрались вместе. И в таком образе Она сияет яркими лучами света, ярче, чем собрание тысячи звезд».

іі. Восхваление применительно к Ее цвету, символам в руках и активностям

намах канака-нūла̂бджапāни-падма-вибхушите / дāна-вūрйа-тапах-шāнтититикшā-дхйāна-гочаре //3//

- 3 Склоняюсь пред Златой, чью лотосную руку Так красит синий лотос, из воды рождённый. И сфера чья даяние, аскеза, Покой, усердье, созерцание, терпенье!
- S4: У Нее природа Мудрости, осуществлены
  Пять Парамит, Арья,
   Мы должны согласно ритуалу
   Медитировать в две стадии, читать вслух,
   Обильно почитать, восхвалять и превозносить Ее.

[Текст первой строфы, пословный перевод которого: "Намо! О златосиний-вода-рожденный-рука-лотос-украшенная" неясен в плане того, относятся ли "злато" и "синий" к Таре, к чему склоняется большинство

тибетских комментаторов; или оба относятся к лотосу (синему с золотыми тычинками), как это переводят Wayman и Байер; либо же одно относится к Таре, а другое — к лотосу, как в нашем переводе. Первый вариант весьма причудлив и может быть принят лишь в силу того, что в тибетском тексте слова "злато-синий" образуют единую метрическую ступень, что с трудом позволяет воспринимать эти два слова как нечто раздельное. Нет сомнений, что у S эта Тара золотого цвета, а Ее утпала — синяя по определению. Некоторые ламы, отвергая все комментарии S, считают, что золотой и синий вместе образуют сияющий зеленый. А J просто игнорирует слово "синий".

"Пять парамит" у S — Даяние, Нравственность, Терпение, Усердие и Медитация должны быть завершены перед тем, как Бодхисаттва достигает шестого — Мудрости. Мы помним, что Тара тождественна парамите Мудрости, поскольку Тантра описывает Ее как Матерь всех Будд.]



Тара Цвета Золота

Тара Цвета Золота 1,2,3,5 (*Канака-варна-тара*), или Тара Совершенств 4 восседает в ваджрной позе со скрещенными ногами (*ваджра-парйанка*), очень красивая и сияющая, на сиденье из разноцветного (variegated) ло-

тоса и солнца1,4 или луны5. У Нее одно лицо и десять рук, соответствующих десяти Парамитам: R1 держит четки у сердца, R2 — меч мудрости, R3 выпускает стрелу (пронзающую клеши), в R4 ваджра, в R5 малый посох; в L1 — шелковый шарф, в L2 лассо, в L3 лотос, L4 звонит в колокольчик, L5 вздымает лук (и стрелу5) Сострадания.

# Ее ритуал предназначен для продления жизни.

G: "Златая относится к цвету тела, а синий — к цвету блеска [оттенок света, которым Она светится]; ибо Ее зовут Тара Цвета Золота. [Следуя объяснениям высоких лам, здесь мы толкуем текст в обратном значении относительно того, о чем в нем говорится — вообще-то относительно слов «златой» и «синий» в тексте все наоборот.] Безымянный палец Ее левой руки украшает Ее у сердца водорожденным лотосом, или утпалой (синим лотосом), держа его так, что цветок находится на уровне уха. Это знак десяти (J: шести) чистых Парамит.

Поэтому [Она] есть Парамита Мудрости, чья сфера — Даяние, Усердие, Аскезы (тапас), или Нравственность, Терпение и Медитация. Покой означает усмирение неблагоприятных факторов, таких как жадность, лень, безнравственность, отвращение, отвлечение и ложные взгляды. Все это сфера деяний (гочара) Тары, Она возникла из этой причины». [Здесь G далек от полной ясности, но это единственное вразумительное объяснение из тех, что я нашел, и оно согласуется с J. Он считает, что "Покой" — это все шесть Парамит как устранение их противоположностей. D отождествляет это с мудростью, и тогда стих принял бы значение: "Та, чья причина — шесть Парамит!". В толковании Wayman'a "Покой и Аскезы" вместе означают Нравственность, что также правдоподобно и лучше согласуется с S. J близок к G, считая, что "Покой" это устранение клеш.]

ііі. Восхваление применительно  $\kappa$  преданному поклонению Победоносных и их Сыновей

намас татхагатошнйшавиджайа̂нанта-ча̄рини / ашеша-па̄рамита̄-пра̄птаджина-путра-нишевите //4//

4 Склоняюсь я пред Татхагат Ушнишей, Что всех повсюду побеждает. Её — Обретшую(ие) все Парамиты, — Сыны Победоносных почитают. S4: Со знаком драгоценной исполняющей желания ушниши Победно торжествующая над всеми зловредными врагами И Марами, достигла всех Парамит, Поэтому Она почитаема Бодхисаттвами — Да будем медитировать на Hee!

[ушнūша, «макушка»: выпуклость в верхней части головы Будды. Бодхисаттвы = Сыны Победоносных.

ашеша-парамита-прапта «обретшая(ие) все Парамиты»: с грамматической точки зрения неясно, относится ли это определение в коренном тексте и в комментариях к Таре или к Сыновьям Победоносных, но первый вариант более логичен. Из-за ашеша— получается слишком много слогов, у W приводится форма шеша-.]



Тара — Победоносная Ушниша Татхагат

Тара — Победоносная Ушниша Татхагат (Ушнйша-виджайа-тара) непоколебимо сидит в позе саттва-парйанка на сиденье из желтого лотоса и диска луны (символизирующих непорочную добродетель и непривязанность). Она золотого цвета, сияет подобно золотой горе4, прекрасна4, добродетельна5, её природа — Сострадание и высочайшая любовь к существам5, у Нее одно лицо и четыре руки, которыми Она подчинила

четырех Мар. R1 сложена в мудру дарования благ (вара-∂a), т.е. дарования высших cu∂∂xu5, R2 держит четки, L1 — сосуд или духи (ган∂xa)5, L2 — посох1,4 или сосуд5.

Ее ритуал предназначен для нейтрализации смертельных ядов.

G: "Поскольку Она есть Матерь всех Татхагат, они носят Ее подобно ушнише на макушке головы. (D: Она восседает на их ушнишах.) Поэтому Она одерживает победу над бесчисленными (в рус. переводе — все повсюду) трудностями этой жизни, омрачениями клеш (клешаварана) и омрачениями познаваемого (джнейаварана), относящимися к трем мирам.

Сыновья Победоносных почитают природу всех десяти Уровней. Она высоко *чтима* почтительным склонением макушки головы *Сынами Победоносных*, Бодхисаттвами, *достигшими* десяти *Парамит*».

iv. Восхваление применительно к подавлению Ею неблагоприятных факторов

намас-туттара-хӯМฺ-ка̄рапӯрита̂ша̄-диг-антаре / сапта-лока-крама̂кра̄нти ашеша̂каршана-кшаме //5//

- 5 Склоняюсь к Исполняющей желанья Край небо ХУМ слогами и ТУТТАРЕ, И семь миров подземных топчущей стопами, Способной всех призвать без исключенья!
- S4: Звуком ХУМ Ее мощной мантры Она заполняет три измерения, и сотрясая три мира, Все-Владык Она призывает и подчиняет. Да будем медитировать на великую Правительницу!

[āшā-диг-антара имеет двойное значение. В значении āшā «края, регионы» и диг-антара «направления пространства» мы получаем общепринятый смысл, данный в переводе; но āшā также может иметь значение «желание, стремление», отсюда тибетский перевод «стремление, направление и пространство», и эти три слова можно истолковать как названия трех миров. Такое толкование несколько натянуто — перевод слова антара («внутренний, другой») как «пространство» вряд ли мож-

но назвать буквальным, и оно совсем необязательно должно означать Мир Без Форм — в любом случае оно не придает смыслу особую глубину. «три/семь миров»: в S4 "три мира" как в коренном стихе, так и в его комментарии, но во всех других текстах представлен вариант "семь миров".

5в-г: °кранти ашеш°: в Q слияние гласных устраняется формой крантаир, в издании Дерге — нихшеш°.]



Тара, издающая звук ХУМ

Тара, издающая звук ХУM1,2,3,5 ( $X\bar{y}$ M-свара-н $\bar{a}$ дин $\bar{u}$  Т $\bar{a}$ р $\bar{a}$ ), или Тара, Призывающая Три Мира4, сидит в позе ваджра-парйанка на чистейшем лунном диске. Желтая1 или цвета очищенного золота5, у Нее одно лицо и две руки,  $\bar{x}$  дает Прибежище, а  $\bar{x}$  держит стебель золотого лотоса.

S5: Склоняюсь перед Тарой, издающей ХУМ,Сидящей на непорочной луне,Ее цвет чист, без изъянов и скверн,Отливает сиянием очищенного от примесей золота!

Намо! О Героиня, чья природа — мудрость! Состраданием Ты подавляешь сансару изнутри, Издавая ХУМ для усмирения непокорных, В трех временах побеждаешь в битве Становления!

#### Ее ритуал предназначен для подчинения.

G: "Произносимые Ей слова  $TYTT\bar{A}PA$  XYM и слог XYM в Ее сердце символизируют Пустоту и Сострадание. Ими Oна, отвечая чаяниям, [за-полняет] Миры Желания u направления, или Формы, и пространство Мира Без Форм.

Семь миров — это три мира злой участи в Мире Желаний, миры людей и дэвов в Мире Желаний, а также Миры Формы и Без Формы. Сотрясая их ногой и проявляя Свою сущность как Пустоту и Сострадание, Она способна призвать к блаженству всех без исключения». (J: "Она способна подчинить царей и прочих".)

v. Восхваление от великих мирских дэвов

намах шакра̂нала-брахмамаруд-вишве̂швара̂рчите / бхӯта-ветāла-гандхарвагана-йакша-пурас-крите //6//

- 6 Склоняюсь к Той, что Шакра, Агни, Брахма, Марут и Вишвешвара подношения свершают, А Призраки, Гандхарвы, Мертвяки И Якшасы, и Ганы восхваляют
- S4: Славная Госпожа, обладающая властью над Жизнью мирской и надмирской,
   Очистительница грехов и великих страхов, даровательница Сиддхи сансары и Нирваны На Нее медитируют мудрые.

[Шакра: главный среди дэвов в Мире Желаний, известный в индуистской мифологии как Индра.

Вишве̂швара «Все-Владыка», «Владыка Вселенной» или всех богов: особый эпитет Шивы, которым также называют Брахму и Вишну. G и D делают здесь обобщение, подразумевая под этим именем всех упомянутых богов, но в GL и в J говорится, что это Шива, а Wayman и Байер считают, что здесь идет речь о [каком-то] одном боге.]



Тара, Победившая Три Мира

Тара, Победившая Три Мира1,2,3 (*Трайлокйа-виджайа-тара*) или пороки4, сидит в позе *саттва-парйанка* на сиденье из красного лотоса и на солнечном диске (ибо чиста от заблуждений)5, внимающая существам5, рубиново-красная, с одним лицом и четырьмя руками. R1 держит ваджру, R2 меч, L1 делает угрожающий жест указательным пальцем (*тарджана*), а L2 держит лассо. (Она также известна под именем просто Тара-Победительница (*Виджайа-тара*), из-за чего Ее можно спутать с Тарой под номером 18.)

# Ее активность очищает от омрачений и негативностей.

G: "Намо! Кому? — Таре, превозносимой Владыками Вселенной, такими как Шакра, правитель богов, Агни-Нала (бог огня), Брахма и Марут (бог ветра). Ее почитают Ганеша (D: Йшана), владыка призраков (бхўта), Махешвара (D: Ракшас), владыка мертвяков (ветала), гандхарвы, такие как Панчатūра, и Вайшравана, владыка якшей, а также многочисленные воинства свиты». (D считает, что здесь говорится о функции этих богов как охранителей сторон света и о классах существ, являющихся их свитой)

#### vi. Восхваление применительно к Ее разрушающим противникам

намас трад ити пхат-кара пара-йантра-прамардани / пратй-алидха-пада-нйасе шикхи-джвала̂куле̂кшане //7//

- 7 Склоняюсь к Той, что с ТРАТ и ПхАТ Сполна все параянтры сокрушает, Кто, в позе для стрельбы из лука, Бушующим огнем неистово пылает.
- S4: Великая Богиня, сокрушающая всех врагов, Подчиняющая противников [слогами] ТРАТ и ПХАТ, Прекрасная, в позе с вытянутой левой ногой И с правой сзади, на желтом лотосе и солнце.

[йкшане «глаза, взгляд», но ТТ следует варианту удж-джвале, букв. «вспыхивающая», а также «красивая, блистательная», как и у S, а в примечаниях J и G "грациозная (или с гордым видом)" ('gyung bas). акула «полный чего-л.; смущенный, неиствующий».]



Тара, Сокрушающая Врагов

Тара, Сокрушающая Врагов1,2,3,4, или Сокрушающая Оппонентов5 (Вади-прамардака-тара) пребывает в героической изящной позе пратийалидха — правая нога согнута, а левая вытянута — на желтом1,4 или оранжевом5 лотосе и солнечном диске. Она черная и яростная, с гневным лицом, на Ней желтое1,4 или золотое5 одеяние. У Нее одно лицо и четыре руки, волосы на голове вздымаются вверх, [на голове украшения] из змей и инкрустированная драгоценностями тиара, приподнятая вверх, а руки и ноги украшены браслетами. R1 держит колесо, R2 меч, L1 — лассо над йони, L2 поднята, ее указательный палец вытянут в угрожающем жесте.

**Ее ритуал предназначен для переноса (сознания йогина в Чистую Землю** Акаништха во время смерти).

G: "Будучи Той, кто яростными мантрами сокрушает препятствия для временного и окончательного счастья, создаваемые врагами с их параянтрами для заклинаний, проклятий и т.д., Она зовется Тарой, Сокрушающей Врагов.

Для этого усмирения она принимает позу, в которой правая нога поставлена назад, что символизирует постижение Пустоты, а левая вымянута, что есть символ Сострадания. Поставив стопы Пустоты и Сострадания на три мира сансары, Она «Прекрасна в бушующем огненном полыхании» — приняв яростную форму, Она все же сохраняет изящество в довольно гневном виде посреди пылающего огня».

D: "Давя Своими *стопами* врагов, магически призываемых демонов и так далее, *Она* сжигает их *сияющим*, *бушующим* и *полыхающим огнем* Мудрости-знания из Своего тела, так что от них не остается даже пепла».

# б. Восхваление применительно к яростным аспектам содержит 7 поклонений

і. Ее качества устранения мар и двух омрачений

намас туре махā-гхоре мāра-вūра-винāшани / бхрикутū-крита-вактра̂бджасарва-шатру-нишӯдани //8//

Крушащей всех героев Мары,
 Что с хмурым лотосовым ликом
 Врагов всех без остатка убивает.

S4: Великая яростная, защищающая от восьми великих страхов, С гневным обликом убивающая врагов, Враг великих врагов, дающая все посвящения, Природа силы — медитируйте на Hee!

[вактравджа «лотосовый лик»: см. примечание к стиху 1.]



Тара, Сокрушающая Всех Мар и Дарующая Высшие Силы

Тара, Сокрушающая Всех Мар и Дарующая Высшие Силы (*Ма̄ра-сӯданā вашито̄ттама-да-та̄рā*) сидит в позе *ардха-парйанка* на красном1 или белом2 лотосе, луне1,4 или солнце5 и крокодиле (для укрощения злых5). Она золотого цвета, с одним лицом и четырьмя руками, с гневно сдвинутыми бровями и сияющим лицом. R1 держит ветвь дерева *ашока*, R2 — драгоценность и сложена в мудру дарования благ, в L1 лотос, поскольку Она не сокрыта скверной и клешами, а в L2 ваза, дарующая высшие силы всем существам.

# Ее ритуал предназначен для Стадии Завершения2.

G: "ТУРЕ (Стремительная) это Тара. Очень грозная: яростная богиня. Воитель (champion) Мары (самый непокорный из МарD) это клеши,

Она уничтожает их, а также (как побочный эффектЈ) остальных из четырех мар. (D соотносит ТУРЕ [часть мирной мантры Тары] с Ее речью).

Далее, Ее лотосовый лик (— Ее лик героини, прекрасный, как открытый лотос J—) хмурится, принимая яростное выражение; и с этим яростным выражением Она умерщвляет врагов, препятствующих достижению Освобождения, омрачения тревожащих эмоций (клеш), а также врагов, препятствующих Всезнанию, омрачения познаваемого — всех их, т.е. и впечатления от них тоже». (D указывает, что Она также уничтожает всех внешних врагов).



Кхадиравани Тара

Здесь в S5 включено описание КХАДИРАВАН $\bar{\text{И}}$  Т $\bar{\text{A}}$ РЫ, Тары из Благоухающего Леса с деревьями *кхадира*, у которого нет соответствия в строфах коренного текста, и оно не упоминается в других текстах S:

S5: Намо! О Тара из Леса Кхадира! Богиня, рожденная из слога ТАМ! Красавица с кудрями, покрытыми цветами В знак Мудрости Дхармадхату!

Намо! Левой ногой прижимая выдвинутую вперед Правую, нераздельность Мудрости и Метода, Сидящая на лотосе и луне, В мирной форме с одним лицом и двумя руками!

Намо! Чья правая рука дарует блага существам, Синий лотос в левой; полностью убранная всеми украшениями, Изящная, с сияющим сине-зеленым ликом, Юная, широкоокая и пышногрудая!





Спутницы Кхадираванй Тāрā: Мāрūчū и Экаджатā

Ясно, что это основная форма Зеленой Тары<sup>15</sup>. Однако в тибетской традиции у Нее есть свойство менять цвет и принимать позу девятой из Двадцати Одной Тары.

іі. Восхваление применительно к Ее символам в правой и левой руке

намас три-ратна-мудранкахридйангули-вибхушите / бхушиташеша-дик-чакраникара-сва-каракуле //9//

9 Склоняюсь пред сложившей пальцы в Мудру Трех Драгоценностей у сердца в украшенье, Кто чакрой-украшением повсюду Сияет в переливах собственным свеченьем.

<sup>15</sup> См. с.280-281 англ. издания и восхваления Нагарджуны и Гендун-друба.

S4: Та, кто есть Будда, рожденная из Дхармы
 И всей Сангхи великая любящая защитница;
 Саморожденным светом породившая все вокруг,
 Имеющая природу чакры сторон света
 И малые признаки — да будем медитировать на Hee!

[бхуйштайшеша-дик-чакра «Украшенная чакрой всех сторон света»: здесь по меньшей мере три значения. (а) (S4:) Чакра (колесо) всех сторон света, т.е. вся Вселенная украшена (сиянием Тары). (б) (ТТ:) Она украшена "чакрой всех сторон света", т.е. светоносными линиями, изображающими колеса с тысячью спицами на ладонях Ее рук и подошвах Ее ног, первый из 32 главных Признаков Пробужденного Существа. D пытается сказать, что это "чакры всех сторон света", так как они заполняют все направления своим светом. (в) Все стороны света украшены Ее чакрами (поскольку они излучают так много света). (Можно заметить, что хотя в общепринятом тибетском варианте подразумевается значение (б), отсутствие окончания инструментального падежа в слове "чакра" в ксилографе Q преобразует значение в (а).)

 $\bar{a}$ кула «смущенный, возбужденный, нарушенный; наполненный чем-л.»: вариант в S4 "породивший все вокруг" ( $kun\ skyes$ ), скорее всего, есть результат неверного толкования. ТТ  $'khrug\ pa$  "возбужденный, тревожный; сердитый, спорящий".]



Тара Даятельница Благ

Тара Даятельница Благ1,2,4 (Вара-да-тара), или Тара, Управляющая Колесом и Отвечающая Всем Устремлениям3,5 пребывает (с широко расставленными ногами, подобно борцу5) на красном лотосе и луне, рубиново-красная, с одним лицом и четырьмя руками, убрана всеми украшениями. RL1 в жесте Великой Радости, соединяя ваджру и колокольчик над макушкой головы, что указывает на нераздельность Метода и Мудрости. R2 показывает танцующий жест, а L2 держит ветвь дерева ашока с плодом и испускает на всех существ поток драгоценных предметов. (Поскольку Она довела до совершенства все активности, превосходный конь украшает макушку Ее головы.)5

# Ее ритуал предназначен для основания или освящения (пратиштха)

G: "Символ в левой руке: держа утпалу большим и безымянным пальцами, Она вытягивает указательный, средний палец и мизинец у сердца: таким образом Она украшена [мудрой Трех Драгоценностей].

Символ в правой руке: (текст G в этом месте очень неясен, поэтому цитата из D.) "Заполняя каждую часть всех сторон света затмевающими друг друга массами лучей, испускаемых дарующей блага ладонью, украшенная колесом в правой руке, Она ярче всех других светов».

ііі. Восхваление применительно к Ее венцу (диадеме) и смеху

намах прамудитатопа-

мукутā-кшипта-мāлини / хасат-прахасат-туттāре мāра-лока-вашаӍкари //10//

- 10 Склоняюсь пред Блистающей в Восторге, В венце гирлянд из расходящегося света, Что улыбается с ТУТТАРА и смеётся, И все владения Мары подчиняет!
- S4: Ее ум полон превосходного сосредоточения, Ее манера играть радостно и с наслаждением, Ее диадема с пятью божествами, искряще Смеющихся светом — медитируйте на Hee!

[ $\bar{a}$ топа «нарастание; множество; гордость»: очевидно не согласуется с ТТ «сияющий» и S4 "играющий". Возможно, когда-то здесь было слово  $\bar{a}$ лока, «свет»  $^{16}$ ?

хасат-прахасат (-прахаса Q удачнее передает смысл) "веселый и смеющийся, искристо смеющийся": играя двумя смыслами из примечания к строфе 2, S применяет их оба к свету (что не выражено явно в санскрит-

<sup>16</sup> Другой возможный вариант слова — *апурйа* «заполняющий».

ском тексте, но применено TT) и к мантре. Ср. S5: "Которая громким смехом  $TYTT\bar{A}PE$  / Устраняет клеши всех существ!»]



Тара, Рассеивающая Все Печали

Тара, Рассеивающая Все Печали (Шока-винодана-тара) изящно пребывает на красном лотосе (непривязанности5) и луне, красивая, красная, как коралл4 или рубин5, с одним лицом и четырьмя руками. RL1 находятся в жесте Великой Радости1 — ладони соединены5 — над Ее макушкой, R2 показывает жест меча, L2 держит ветвь дерева ашока (дерево «без тревог»).

[Из S4 можно понять, что Она замахивается настоящим мечом в R2, как на иллюстрации в N; в Q говорится только о жесте.]

# Ее ритуал предназначен для вхождения в мандалу.

G: "В украшениях Благородной Госпожи, исполняющая пожелания преданных и убежденных учеников, Великая Радость, Она сияет: Ее отделанный драгоценностями венец излучает гирлянды света ярче других светов. (D: "Порождающая Великую Радость, исполняя пожелания преданных и сияя, поскольку Она ярче непреданных Ей, Ее отделанный драгоценностями венец излучает разноцветные гирлянды лучей света». Ј: "С Великой Радостью Она исполняет пожелания всех существ. Сияющая: затмевает других. Ее венец украшает [Ее] гирляндами множества драгоценностей») Смеется веселым звуком Мантры [ТУТ]ТĀРЕ, Она подчиняет мар и восемь мирских дэвов».

iv. Восхваление применительно к совершенству активностей с помощью десяти охранителей сторон света

намах саманта-бхў-палапатала̂каршана-кшаме / чалад-бхрикути-хўМ-ка̄расарва̂пада-вимочани //11//

- 11 Склоняюсь пред Способной всех земель Владык собранья призывать, И хмурясь, сотрясая слогом ХУМ, Сполна от всех несчастий избавлять.
- S4: Славная призывательница всех земных охранителей Сторон света, основных и промежуточных, Обладающая реальностью сердца, дрожащая, Исцеляет от всех несчастий медитируйте на Hee!
- S5: Намо! Героиня с обликом борца,Темного цвета, подобно муссонной ночи,Ужаснейшая, затмевающая полчища Мары,Сыпящая дождем драгоценные камни и рассеивающая неудачу!



Тара, Призывающая Всех Существ, Рассеивающая Все Несчастья

["Реальность сердца" в S4 — слог ХУМ в Ее сердце: см. строфу 21.

«Дрожащая»: в коренной строфе может относиться как к Таре, так и к Ее хмурому взгляду, а в S4 как к Таре, так и к ХУМ, поэтому ради связности изложения надо полагать, что от божественной ярости дрожит, должно быть, Сама Тара.]

Тара, Призывающая Всех Существ, Рассеивающая Все Несчастья (Джагад-вашй випан-нирбархана-тара) пребывает в изящной позе с вытянутой правой ногой на лотосе и солнечном диске. Цвета тьмы, у Нее одно лицо и две руки, R. с помощью крюка призывает восемь великих планет восьми основных и промежуточных сторон света, L. держит волшебное лассо4,5 или волшебный крюк1.

# Ее ритуал предназначен для увеличения услад2.

G: "Земные охранители: десять охранителей сторон света; и их процессия: вместе со своей свитой. Она способна призвать всех их: Она призывает всех их, побуждая совершать божественные активности. Хмурясь, сотрясаясь, т.е. пребывающая в гневе, лучами света из слога ХУМ в сердце и дарованием счастья спасает от страдания всех, кого беспокоит несчастье или страдание». (D считает, что лучи света образуют крюки, которые притягивают все желаемое.)

v. Восхваление применительно к украшениям Ee головы

намах шикханда-кханд ндумукута̂бхарано̀джджвале / амита̀бха-джата-бха̄рабха̄суре кирана-дхруве //12//

- 12 Склоняюсь к Той, венец чей это месяц И украшенья ослепительно сияют, В пучке волос Свет Бесконечный Амитабха Сверкает постоянно, полыхая.
- S4: Украшенная полумесяцем, кто бы ни попросил, Тому преумножает благосостояние и удачу; Светом, исходящим из Амитабхи, Пробуждает сияние накоплений заслуг-света — Да будем медитировать на Hee!

[шикханда «пряди на макушке или пучок волос»: у ТТ пропущено, а в следующей строке добавлено *thams cad* "все".

мукута «диадема», обычно в форме полумесяца, тиб. dbu rgyan обычно меняется на dbu brgyan, что придает значение "макушка украшена".

бхасуре или бхасваре «сияющая» (строка г): у ТТ «делающая». «Многим» (строка д): отсутствует в санскритском тексте, но есть у ТТ (shin tu).]



Тара, Дарующая Преуспевание

Тара, Дарующая Преуспевание1,2,3,4 (Калйана-да-тара), или Тара Благоприятного Света5 (Мангала̂лока-тара) сидит в позе ваджра-парйанка на разноцветном лотосе и лунном диске. Она золотого цвета, с одним лицом и восемью руками, украшена полумесяцем. R1 держит трезубец, R2 — крюк Сострадания, R3 — ваджру, сокрушающую полчища Мары5, R4 — меч мудрости; L1 — драгоценность у сердца (для преумножения наслаждений5), в L2 крюк, в L3 посох, в L4 ваза с деньгами1,5 или сосуд4.

#### Ее ритуалом является огненное подношение (хома).

G: "Ее истинным головным убранством является полумесяц, месяц, которому всего один день, украшающий макушку Ее головы. Вся эта лунная диадема (D: это и другие убранства) сияет многими (яркимиD) лучами света, устраняющими страдание.

Ее вторым головным украшением является (Будда) *Амитабха*, сидящий (будучи Владыкой Ее СемействаD) в (*волне* черных сияющихD) во-

лос на макушке Ее головы, *беспрестанно* посылая *многий* или обильный *свет* на благо существ».

vi. Восхваление применительно к Ее гневной позе

намах калпанта-хутабхугджвала-малантара-стхите / алидха-мудита-бандхарипу-чакра-винашани //13//

- 13 Склоняюсь к Той, что в центре ожерелья огня, что будто в конце кальп пылает, Объята радостью. И с поступью алидха Противников скопленья сокрушает.
- S4: Героиня, ведущая к созреванию и уничтожающая, Сияющая в пламени невыносимого огня, Порождающая радость в тех, кто следует Ей, сокрушающая Их врагов в яростном образе — медитируйте на Hee!



Тара, Ведущая к Созреванию

[ $\partial ж b \bar{a} n \bar{a}$  «пламя, огонь, свет, яркое сияние»: ТТ «яркое сияние».

мудитабандха или мудитабаддха «порождающая радость»: так толкует S. Самое буквальное значение "окутанная радостью", что ТТ переводит просто как "окруженная радостью". Эта фраза в тибетском тексте неоднозначна, и тибетские комментаторы дали ей новое свободное толкование как "ликующая в кружении", что не может быть переводом мудитабандха. «Радостная поза» в переводе Байера имеет смысл, но на этот перевод нет никаких комментариев Тобратите внимание на отсутствие единого мнения относительно dga в тибетском тексте, что отражает нерешенность вопроса его толкования.

«Ведущая к созреванию» или «созревающая» в санскрите соответствует слову «варящая», что подразумевает действие огня.]

Тара, Ведущая к Созреванию (Парипачака-тара) стоит на красном лотосе и сияющем солнечном диске в шагающем положении, правая нога вытянута, левая согнута, окружена полыханием вселенского огня. Из Ее нестерпимого [взору] тела повсюду распространяется рубиновокрасный цвет и все сжигает4. У Нее одно лицо и четыре руки, сведенные губы и брови ужасающе5 трясутся4 вверх-вниз5. R1 держит меч, R2 стрелу, пронзающую клеши5, L1 колесо, L2 лук.

#### Ее ритуал предназначен для подавления препятствий.

G: "Приняв гневную позу, стоя посреди колец полыхающего пламени мудрости-знания, подобных огню конца кальпы, сжигающих землю и камень лучами, что горячее семи солнц, вытянув правую ногу и согнув левую, Она побеждает полчища врагов — клеши (D: внешних и внутренних врагов) — у учеников, преданным ликованием знаменующих поворот Колеса Дхармы».

vii. Восхваление применительно к Ее излучению света из слога XУМ

намах кара-тала̂гха̄тачарана̂хата-бхӯ-тале / бхрикутӣ-крита-хӯӍ-ка̄расапта-па̄та̄ла-бхедини //14//

14 Склоняюсь к Той, что твердь земную Ладонью бьёт, ногою ударяет И, хмуря брови, звуком<sup>18</sup> слога ХУМ Семь уровней подземных разбивает.

<sup>17</sup> Перевод Wayman'a "радостная в окружении", что он отождествляет с защитным кругом, теряет всякое правдоподобие, если заметить, как он был сбит с толку неправильной нумерацией глав в S2-0 защитном круге говорится в следующем стихе. 18 Вариант "с звуком..."

S4: Та, что созывает, поражает и бьет, Держа высший слог, Дважды разбивает (interrupts) семь уровней. Преданно служа Богине, Практикуйте без злости, но гневно!

[бхедини «разбивающая, раскалывающая»: у М нашини «уничтожающая, покоряющая», что ближе к ТТ 'gem ma. В S4 приведенная выше строфа и коренная строфа содержит слово 'geg "прерывает, препятствует", которое позднее стало 'gems: "Подчиняет одновременно три мира и семь уровней".

"Бьёт" (S4): в написании brdung вместо gdung.]



Тара Гневно Призывающая

Тара Гневно Призывающая1,2,3,4, или Трясущаяся Хмурая Тара5 (*Бхрикутй-тара*) пребывает на красном5 или оранжевом1 лотосе и солнечном диске, попирая человеческий труп, танцует и вытягивает правую ногу. Ее тело черное, страшной формы, с тремя гневными лицами, каждое с тремя сердито глядящими глазами, хмурится сдвинутыми бровями и губами, главное лицо черное, правое белое, левое красное. На Ней ожерелье из черепов1,4 или голов5, корона из черепов и набе-

дренная накидка из тигровой шкуры, Она украшена (восемью4) змеями и пожирает человеческие внутренности. В Ее шести руках: в R1 меч, в R2 крюк, в R3 малый посох, в L1 череп, доверху наполненный кровью, в L2 лассо, в L3 голова (Брахмы4).

# Ее ритуал представляет собой защитный круг.

J: "Ее левая рука ударяет землю и угрожает указательным пальцем. Произнося ХУМ и посылая свет из правой руки, держащей ваджру, Она наполняет места [обитания] семи классов и рассеивает все их препятствия «. [В G текст несколько бессвязен и неполон, но содержит [указание] на слог ХУМ в Ее сердце.]

D: "Поверхность Земли, Гору Сумеру и континенты Она яростно сотрясает ладонью Своей руки, угрожая указательным пальцем, и бьет ногой. Принимая крайне гневный облик, с нахмуренным лицом и т.д., из синего слога ХУМ на Ее ладонях и подошвах ног Она испускает грозовой шквал из ваджр, уничтожая или покоряя вредоносных существ, таких как наги, асуры и ямы (= преты?), обитающих в семи подземных мирах (патала): Патала, Махатала, Атала, Талатала, Расатала, Сутала и Витала».

#### 2. Восхваление применительно к Ее аспекту Дхармакаи

намах шиве шубхе шанте шанта-нирвана-гочаре / сваха-пранава-саМйукте маха-патака-нашани //15//

- 15 Склоняюсь к Той, кто Счастье, Благо, Мир; И в Мире кто Нирваны пребывает, Кто в сочетании со СВАХА, ОМ — Великие пороки устраняет.
- S4: Богиня, даруя счастье, [направляет в] высшее перерождение; Дает Освобождение добродетелью, А также Миром и Совершенной Буддовостью. Медитируйте на Даятельницу и Устранительницу падений!

 $[ca\c M\c iyкme$  «Наделенная чем-л.»: женское звательное окончание во всех санскритских версиях (тиб. ma) разделяет строки в и r на две отдельные фразы. Возможно, в случае более привычного тибетского варианта с pas их следует объединить: "Устранительница ... c nomoupo того, что наделено ...».

 $n\bar{a}m\bar{a}\kappa a$  «падение, преступление», либо  $n\bar{a}n\bar{a}\kappa a$  «порок»: практически то же самое значение.]



Тара — Великая Мирная

Тара — Великая Мирная 1,2,3,4 (*Маха-шанти-тара*), либо Добродетельная Мирная Тара5 сидит в позе *ваджра-парйанка* на белом лотосе и лунном диске. Она белая 1, цвета луны 5 или белого жасмина 4, с одним лицом и шестью руками: R1 держит четки у сердца, сферы Победоносных; R2 в мудре дарования благ 1,4, благоприятной мудре 5; R3 держит малый посох, L1 лотос, L2 сосуд, а L3 утпалу с широкими лепестками, на которой лежит книга, дающая существам учение о Пути.

# Ее ритуал является ритуалом внешнего омовения.

G: "Поскольку Она зовется "Досточтимой", Она счастлива (если читать bde вместо pad), наделена незапятнанным счастьем; также добродетельна, так как отстранена от объектов отречения, клеш, и мирная, то есть та, в ком устранен их плод, страдание. Она та, кто живет в (чара, часть слова го-чара «сфера, область») Нирване, где устранено концептуальное мышление.

Некоторые ученые также считают, что Она счастлива, поскольку отсекая проекцию [присущей природы] (самаропа) изучением и размышлением о присущем непорождении (rang bzhin gyis ma skyes pa, свабхаванутпаттим — прим. перев.) на Пути Накопления, Ей не присуще несчастье. Она добродетельна, так как благодаря опыту медитации на Пути Применения Она лишена признаков грубых концепций и клеш.

Она *мирная*, потому что, отсеяв их семена на Пути Видения, был устранен плод — страдание рождения, старости, болезни и смерти. На Пути Необучения более Она реализовала Дхармакаю, *Нирвану*, где все они вместе со своими отпечатками (васана) усмирены.

Она уничтожает Своей десятислоговой мантрой, у которой на конце  $CB\bar{A}X\bar{A}$ , OM в начале и восемь [т.е. семь] мантрических слогов между ними, великое падение, иллюзорное цепляние за истинное существование.

Это восхваление применительно к Ее Уму и Речи, которые [имеют природу] Дхармакаи».

D: "Она счастлива, потому что свободна от плода страдания, добродетельна, потому что не накапливает его причины, недобродетель, и мирная, потому что объекты отречения, клеши, исчерпаны. Поскольку Она всегда сосредоточена на сфере Высшего Покоя Нирваны за пределами двух омрачений, Она та, кому эта сфера принадлежит. Повторением Ее десятислоговой мантры согласно ритуала великие падения в потоке ума практикующего, такие как пять видов [кармы] без промежутка или отречение от Дхармы, их причины, великие клеши, такие как жадность и ненависть, а также их плоды великого страдания, такие как Великие [Горячие Ады] и Холодные [Ады] уничтожаются без остатка».

# В. Восхваление применительно к Ее активностям, включающее 6 поклонений

1. Активности Ее мирной и гневной мантр

намах прамудитавандхарипу-гатра-правхедини / дашакшара-пада-нйасе видйа-хуМ-кара-дипите //16//

- 16 Склоняюсь пред Охваченной восторгом, Тела врагов которая мельчит на части. Кто Знанье мантрой десятилоговой Даёт и с ХУМ освобождает от несчастий.
- S4: Окутанная восприимчивостью и осознанностью, Сокрушающая полчища врага, неведения, Последовательностью десяти слогов мудрости И звуком ХУМ Она освобождает от тьмы сансары И Нирваны. Медитируйте на Hee!
- S5: Намо! Через ХУМ наделенная знанием, Руками объединяющая Метод и Мудрость!

[npamyдита̂бандха, °faддха «окутанная радостью»: = myдита̂бандха, ср. прим. к строфе 13. Та же самая трансформация в тиб. тексте произошла и здесь.

гāтра «Инструмент перемещения»: конечности или члены тела, тело; в S4 "воинство, армия" как в коренной строфе, так и в комментарии. пада-нйāсе или нйāса.

 $\partial \bar{u}$ пите «светоносная, освещенная, зажженная; проявленная (из)»: учитывая, что  $\partial \bar{u}$ пин $\bar{u}$  «освещение» может означать «мантра»,  $\partial \bar{u}$ пите также может иметь значение «Та, чьи мантры суть ...». В тибетском языке нет соответствующего слова, можно только допустить, что вместо неуместного *nyid ma* "Та, которая" имелось ввиду *nyi ma* "солнце". В тибетском тексте мы также имеем *sgrol ma* (= Tapa) «Освобождающая» на месте  $\kappa \bar{a}pa$  «слог» (ХУМ) в предыдущем слове. А в S4 фраза "освобождает от тьмы" чудесным образом согласуется как с санскритской, так и с тибетской версией!]



Тара Уничтожительница Всех Привязанностей

Тара Уничтожительница Всех Привязанностей 1, 2, 3, 5 (*Pāra-нишудана-māpā*), или Уничтожительница Врагов 4 сидит в позе *саттва-парйанка* на красном 5 или оранжевом 1 лотосе и солнечном диске. Она коралловокрасная, красивая и яркая 5, с одним лицом, тремя глазами и двумя рука-

ми. R. держит трезубец у сердца, пронзая тело врага, L. держит дерево с плодом у сердца, указательный палец в угрожающем жесте.

### Ее функция — преумножение ума:

- S5: Посредством Ее десятислоговой сущности Ума, Источника всех нужных постижений!
- S4: Ее сущность Ума, Высшая Мантра Из десяти слогов, вращаясь, дарует Все желаемые *сиддхи*, умножает разум И является обителью отваги.

G: "Последовательность из десяти слогов — это мантра ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА Мантра ХУМ (видйа-хуМ-кара) — это гневная мантра ОМ НАМАС ТАРЕ НАМО ХАРЕ ХУМ ХАРЕ СВАХА Этими двумя мантрами Она изничтожает тела врагов Освобождения учеников, в преданности радующихся повороту Колеса Дхармы — привязанность к внутреннему, воспринимаемому как «я», и привязанность к внешнему, воспринимаемому как «мое».» (D: посылая лучи света и т.д. из этих мантр, окружающих находящийся в Ее сердце слог ТАМ (мирный аспект) или ХУМ (гневный аспект) соответственно, Она освобождает от врагов-препятствий.) (J не дает наставлений по этой строфе, только сами мантры.) 19

# 2. Гневная активность, сотрясающая три мира

намас туре пада̂гхатахӯӍ-ка̄ра̂ка̄ра-бӣджите / меру-мандара-каила̄сабхувана-трайа-ча̄лини //17//

- Склоняюсь пред ногою бьющей ТУРЕ,
   Обличья звука ХУМ что засевает,
   И Меру, и Мандару, и Кайлаш —
   Существования три Мира содвигает
- S4: Блаженная Богиня, ударяя ногой, Сотрясает три мира и приводит в ужас. Защитница, рожденная из семенного слога ХУМ,

<sup>19</sup> Четвертый Панчен-лама толкует строку г "rig pa hum las sgrol ma nyid ma" как "только Тара, рожденная из мантрического слога ХУМ», т.е. только одна из двадцати одной принадлежит к Семейству Акшобхьи. Другие его указания: Семейство Ратнасамбхавы: №№ 3, 7, 11 и 21; Амитабхи: 2, 5, 6, 13, 15 и 18; Амогхасиддхи: 4, 8, 9 (Тара Даятельница Благ), 10, 14, 17 и 20; Вайрочаны: 1, 12 и 19. (Панчен-лама, «Садхана-мала», часть 2, с.145-162).

Движет и подчиняет Меру и всех [остальных]. Да будем медитировать на Hee!

[nadazxama «топающая ногой»:  $na^{\circ}$  здесь больше подходит, чем  $n\bar{a}^{\circ}$ .

 $Kaun\bar{a}ca$ : ТТ заменяет эту знаменитую тибетскую гору на Виндхью, низкогорный массив, пересекающий Индию поперек. Поскольку Кайлас часто отождествляется с горой Меру $^{20}$ , вполне возможно, что эта замена обусловлена желанием избежать повторения.]



Тара, Достигшая Всеблаженства

Тара, Достигшая Всеблаженства1,2,3,5 (Сукха-садхана-тара), или Наделенная Блаженством4 сидит в позе саттва-парйанка на сияющем белом лотосе, (лунном диске5) и солнечном диске. Она оранжевого цвета, с одним лицом и двумя руками, прекрасна, украшена множеством драгоценностей. Обе руки держат лунный диск у сердца [однако согласно санскритского текста лунный диск должна держать следующая Тара].

Ее ритуал предназначен для связывания воров.

S5: Одноликая и двурукая, звуком ХУМ свершая Деяние подчинения тройного Мира и достигающая всех [видов] блаженства.

<sup>20</sup> См. статью John Snelling, «The Middle Way», № 56, с.33-35, 1981.

G: "Топающая ногами, ТУРЕ (Стремительная), (Яростная БогиняDJ), рожденная из семени в виде слога XУМ, (подавляет препятствияJ и) и на внешнем уровне способная встряхнуть три мира, Горы Меру, Мандара $^{21}$ , Виндхья и так далее».

3. Активность устранения ядов, животных и прочих

намах сура-сара̂ка̄рахарина̂нка-кара-стхите / та̄ра-двир-укта-пхат-ка̄ра ашеша-виша-на̄шани //18//

- 18 Склоняюсь пред в руках своих Держащей Божественное море с меткой лани Пред Той, что звуком ПхАТ и дважды ТĀРА Все яды без остатка устраняет.
- S4: Арья, держащая ясное озеро дэвов, Распространяет непорочное блаженство и устраняет яды. Притягательная, применяя мантры и вещества, Торжествует [победу] над ядами. Медитируйте на Hee!



Тара Победительница

<sup>21</sup> Мандара, или Мандара-гири — холм возле Банси в Бихаре в 50 км южнее Бхагалпура. Считается, что Вишну использовал ее в качестве мутовки при пахтании океана.

[харина̂нка «со знаком оленя»: типичный индийский эпитет луны. стхите «покоится»: в большинстве тибетских версий переводится как «держит».

 $m\bar{a}pa$  или xapa, nxam или  $cnxym^{22}$ : в санскритских источниках варианты распределены поровну.

«Притягательная ...»: третья и четвертая строки в строфе S относятся к описываемому им ритуалу устранения яда. Предварительно Богиня умилостивляется практикой йоги; далее непосредственно ритуал включает использование пяти субстанций, на которые должны быть начитаны соответствующие мантры.]

Тара Победительница ([Сита-]виджайа-тара, «Сита» «Белая», чтобы отличать Ее от номера 6) сидит в позе саттва-парйанка на белом лотосе, лунном диске и гусе с прекрасными крыльями. Она белая, с одним лицом и четырьмя руками. RL1 держат крючья над макушкой в мудре Радости. R2 в мудре дарования благ, L2 держит книгу на голубом лотосе. Ее ритуал предназначен для излечения болезни нагов (проказы).

S5: Намо! Распространяющая непорочное Великое блаженство, белая, с ликом цвета раковины, С одним лицом и четырьмя руками, дважды произнеся TĀPĀ

И ПХАТ устраняет яды!

G: "Она держит в руке пунный диск, отмеченный зайцем<sup>23</sup> и подобный озеру дэвов: это символ избавления от мук ядов не животного происхождения, клеш. Относительно речи, дважды произнеся  $T\bar{A}P\bar{A}$  и  $\Pi XAT$ , [т.е. особую разновидность мантры ОМ  $T\bar{A}PE$  TУТ $T\bar{A}PE$  ТУРЕ  $\Pi XAT!D$ ,] Она полностью устраняет яды животного происхождения».

[«Со знаком зайца» — еще одно из общеизвестных в Индии и Тибете эпитетов луны.

D видит в божественном озере Озеро Манаса, т.е. священное озеро Манаса-саровара у подножия Горы Кайлас, часто отождествляемое с легендарным Озером Анаватапта; оно известно своей округлостью формы и чистотой воды.

Яды бывают животного происхождения (джаМгама) и неживотные (стхавара), т.е. растительные или минеральные. Здесь и в строфе 25 G дает нелепое асимметричное толкование, понимая последние буквально, а первые метафорически. Ј и D обходят этот момент, не отождествляя клеши с какими-либо из ядов.

<sup>22</sup> Глагол СПХУТ (повел. накл. спхута) = «устранять (яд)»: Хеваджра Тантра II.ii. 46.

<sup>23</sup> У тибетцев с луной ассоциируется заяц.

Как указывается в GL, для устранения яда в себе или в ком-то другом нужно просто визуализировать Тару, держащую лунный диск, и исходящий из лунного диска и мантры свет, и повторять приведенную выше мантру.]

# 4. Активность устранения раздоров и дурных снов

намах сура-гана̂дхйакшасура-киӍнара-севите / āбандха-мудита̂бхогакали-духсвапна-на̄шани //19//

- 19 Склоняюсь к Той, кому Глава всех Ганов А также Бог Киннаров угождают. Везде в доспехах радости блистает, Раздоры, сны дурные устраняет!
- S4: Высоко почитаемая правителями трех миров, Она порождает радость и блистательным величием Изгоняет ложные взгляды и страдание. Усердно медитируйте на Нее в шесть периодов!



Тара, Поглощающая Все Страдание

[абандха-мудита, абаддха — «Порождающая радость»: = мудитабандха, см. строфу 13. Это место в тиб. тексте переведено как «вся [в] доспехах радости»; возможно, у ТТ был текст с а-варма-мудита? Получается, что для тибетцев значение этого стиха совсем иное.

 $\bar{a}6xora$  или 6xora «полнота» в нескольких смыслах, также «усилие; правило»: у ТТ «величие», что подтверждается текстом 84 — вероятно, у них был вариант со словом  $\bar{a}6x\bar{a}ca$ .

«Шесть периодов»: см. комментарий к 26д ниже.]

Тара, Поглощающая Все Страдание (Духкха-дахана-тара) сидит в позе саттва-парйанка со слегка выдвинутой вперед правой ногой на белом лотосе и солнечном1,4 или лунном5 диске. Ее изящное тело с одним лицом и двумя руками белое, подобно жасмину4 или раковине5, и украшено гирляндой из пестро [смешанных] белых и красных лучей света, устраняющих все клеши существ. Обеими руками Она держит у сердца линку<sup>24</sup>, поглощающую страдания.

## Ее ритуал предназначен для освобождения из тюрьмы.

G: "Та, перед *кем правители воинств дэвов* — Шакра из дэвов Мира Желаний и Махабрахма из Мира Форм — *дэвы* и царь *киннаров* Махадрума (J: Друма) и другие преданно склоняют головы, это Тара.

Если со всей преданностью и однонаправленным и радостным умом принять к сердцу Ее доспехи — Ее тела мирных и гневных аспектов и Ее мирные и гневные мантры — тогда великолепием вдохновения она рассеет раздоры с другими (J: с тиртхиками), а также дурные сны».

D: "У тех, кто на *всяком* пути надевает *доспехи* Богини, медитируя на Ее образ и повторяя Ее мантру, *радостным великолепием Она рассеивает* все *раздоры* с другими и *дурные сны*».

# 5. Активность Тары, связанная с излечением лихорадки

намаш-чандра̂рка-саӍпӯрнанайана-дйути-бха̄суре / хара-двир-укта-тутта̄ревишама-джвара-на̄шани //20//

20 Склоняюсь к Той, чьи очи словно Ярило и Луна — сиянием блистают, Произнеся ТУТТАРА, дважды ХАРА Ужасный жар бесследно устраняет!

<sup>24</sup> Треуголькая ритуальная емкость, для устранения дурного.

S4: Богиня Знания, чьи ясные очи мудрости Зрят омраченное и неомраченное, Устраняет болезни неблагих рождений и сансары, А также клеши — медитируйте на Hee!

["Полной" с точки зрения грамматики относится как к солнцу, так и к луне, но здравый смысл требует отнести к луне.

вишама-джвара буквально означает «нестабильный жар», т.е. хронический жар, который все не проходит, обостряясь снова и снова — как объясняет S, высшим примером этого является само сансарное существование, болезнь, которая многократно переходит в острую фазу трех низших перерождений. ТТ переводит более общим выражением "ужасный жар".]



Тара Источник Всех Достижений

Тара Источник Всех Достижений (Сиддхи-са Мохава-тара) сидит в позе саттва-парйанка на красном 1,4 или белом 5 лотосе и лунном диске. Она оранжевого 1,5 или медно-золотого 4 цвета, (признак Семейства Действия 5), с одним лицом и двумя руками, которые держат у сердца золотой сосуд, подавляющий болезни и дарующий все достижения.

Ее ритуал предназначен для обретения невидимости.

S5: Намо! О сосуд с пряностями и драгоценными камнями, Исполняющей желания коровой, великим древом желаний, Все желаемое возникает, если подумать о нем, В котором исполняются все желания и надежды!

J: "Ее правый глаз отмечен луной, а левый солнцем ..."

G: "В буквальном смысле "правый глаз похож на солнце, а левый на полную луну", но на самом деле это означает, что гневные очи [Тары] подобны солнцу, а два мирных ока подобны полной луне, излучая очень яркое свечение, (сильное и прохладное [соответственно]D). Этим светом, а также произнесением Ее мантр — "дважды издавая XAPA», т.е. Ее гневную мантру, и « $TYTT\bar{A}PA$ », т.е. Ее мирную мантру — Она устраняет тяжелейшие лихорадки».

6. Активность, связанная с подчинением злых духов и ветал (мертвяков)

намас три-таттва-винйасашива-шакти-саманвите / граха-ветала-йакша̂угханашани праваре туре //21//

- 21 Склоняюсь к Той, что установлена в трех таттвах, Пред Той, что Силой Блага обладает. Влиянье<sup>25</sup> якшей, мертвяков и ганов Возвышенная ТУРЕ разрушает.
- S4: Могущественная, указующая три Реальности Божественностью, мантрой и самадхи В трех местах; сокрушающая вредоносные Собрания, двуслоговая медитируйте на Hee!

[*три-таттва* «три Реальности» (см. комментарии). Тиб. текст и комментарии не оставляют сомнений относительно правильного прочтения.

шива «освобождающий»: тиб. перевод zhi ba будет верен, если понимать его в узком значении "Освобождение, Нирвана"; но обычное его значение "успокоение" в целом не соответствует санскр. шива.]

<sup>25</sup> Таттва — таковость, реальность. Словом «влиянье» переведено тиб. *gdon санскр. graha.* Вторая строка этого стиха *shivashaktisamanvite* — может быть переведена *Союз кто Шивы с Шакти воплощает* или *Союз кто Блага с Силой воплощает*.



Тара Свершительница

Тара Свершительница (Парипурана-тара) сидит в позе ардха-парйан-ка на чудесно рожденном быке на лотосе и лунном диске. Она белая, прекрасная и сияющая, с одним лицом и тремя глазами, соответствующими трем Вратам Освобождения, и двумя руками, с очень гневной внешностью, в набедренной накидке из тигровой шкуры для очищения ненависти. С неисчерпаемым Состраданием Она держит в R. нить жемчуга, в L. пику с тремя зубцами, чтобы пронзать три яда — причину сансары.

Ее ритуал предназначен для "ходьбы по небу", например для ухода в Чистую Землю Акаништха уже в этой жизни:

S4: Следуя всем ритуалам, умилостивляя Богиню обычными подношениями и начитыванием, Если всегда помнить о трех Реальностях, Будет осуществлено совершенное хождение по небу.

G: "Установление трех Реальностей есть утверждение Реальностей Тела, Речи и Ума: Реальность Тела [божества, символизируемая] слогом ОМ на макушке (практикующегоD); Реальность Речи, Ах в горле; и Реальность Ума, ХУМ в сердце. Она полностью наделена их силой, а также силой устранения неживотных ядов, клеш. (D: Она полностью наделена силой устранения всех страданий трех врат посредством медитации на эти три Реальности.)

Она сокрушительница животных ядов, толи злых духов (граха) (18 видовD), мертвяков (вет $\bar{a}$ ла) и якшей; а Высшая — это ТУРЕ, Тара».

(D склоняется к переделанному Таранатхой варианту последней строки: "Она Высшая, стремительно сокрушающая толпы духов и т.д.". Ј: "(в) Она освобождена от всех препятствий. (г) Она сокрушает все плохое силой Своей 10-слоговой мантры". Нигде в них не упоминается о 2 видах ядов)

## III. Учение о пользе, в четырех частях:

- А. Указания о качестве мышления (22)
- Б. Указания о времени (23)
- В. Непосредственно объяснение пользы (24-26в)
- Г. Сжатое изложение пользы в числах (26г-27).

мантра-мулам идаМ стотраМ намас-кара̂ика-виМшакам / йах патхет прайато дхиман девиа бхакти-саманвитах //22//

сайа М ва пратар уттхайа смарет сарва бхайа прадам / сарва-папа-прашамана М сарва-дургати-нашана М //23//

- 22 Это восхваление, укорененное в мантрах, двадцатиодночастное поклонение тому, Кто повторяет его, мудрый и благочестивый, исполненный верой в Богиню,
- 23 И вспоминает о нем вечером или вставая на рассвете, это дарует Бесстрашие, подавляет все пороки и отвращает неблагие рождения.

 $[мантра-м\bar{y}лам$  «укорененный в мантрах»: ТТ «коренная мантра», а в других версиях «коренной мантрой»; но у этого выражения есть более общий смысл, применяемый в первой теории, данной G в начале комментария, [ведь] в строфах помимо коренной мантры упоминаются другие мантры и мантрические слоги — ХУМ, ТРАТ, ПХАТ, ОМ ТĀРЕ ТУТТĀРЕ ТУРЕ ПХАТ, ОМ Āх ХУМ, а также гневная мантра Тары.

эка-ви Мишакам ТW "состоящее из 21 части": так намаска ра̂икави Мишакам означает либо «состоящее из 21 восхваления», либо «восхваление в 21 части».

npайата «благочестивый», имеется ввиду «контролирующий себя, всецело преданный, хорошо подготовившийся к торжественному ритуалу». Также встречаются варианты: npacanha «вера» = тиб., что не очень подходит по смыслу; npaйamha «усилие(м)».

сайа М «вечером», в других текстах шайа М «во время сна».

вā «или» (23а): ТТ «и» может быть просто опиской, dang вместо dam. дургати «неблагое рождение»: в буддийских текстах обычно подразумевается рождение в трех [мирах] злой доли, но может иметь более общее значение «несчастье»]

## А. Указания о качестве мышления (22)

G: "Всякому, кто повторяет это двадцатиодночастное восхваление мирной и гневной коренных мантр и двадцатиодночастное поклонение тремя вратами, полный преданности Богине Таре (помня о Ее добротеD), т.е. не просто [чит+6-\*\*ая] слова вслух, но умом, т.е. в мудрости (различения добра и злаD), наделенным однонаправленностью, а также с благочестивым намерением (осознавая указанные благаD),

# Б. Указания о времени

и помнит [о нем] вечером и (т.е. или) встав с постели на рассвете, т.е. просто вспомнив о Телах, мантрах и Восхвалении вообще, а в частности о яростном Теле и т.д. вечером и о мирном утром, в этой жизни это дарует бесстрашие к таким препятствиям, как демоны, насылающие болезни и безвременная смерть, а в следующих жизнях, поскольку это подавляет все грехи, [т.е.] причину неблагих перерождений, отвращает плод — всякое неблагое рождение».

(D говорит, что нужно читать восхваление вечером, больше памятуя о гневном аспекте для бесстрашия в этой жизни, и утром, больше памятуя о мирном аспекте для бесстрашия в будущих жизнях; так преодолеваются восемь великих страхов, как внешних, так и внутренних.)

## В. Непосредственно объяснение пользы

абхишикто бхавет тўрнаМ саптабхир джина-котибхих / асмин махаттвам āсāдйа со 'нте бауддха падаМ враджет //24//

виша М тасйа маха-гхаура М стхавара М ватха джангамам / смаранат пралайа М йати кхадита М питам эва ва //25//

граха-джвара-виша̂рта̄на̄Ӎ парам-арти-вина̄шанам / анйеша̄Ӎ ча̂ива саттва̄на̄Ӎ

24 Семьдесят миллионов Победоносных быстро даруют Свою силу.
 А обретя это величие, он достигнет высшего уровня Будды.

25 Самый страшный яд, животный, растительный или минеральный, Проглоченный с едой или питьем, очистится его памятованием.

26 Оно совершенно избавляет от боли тех, кого мучают духи, лихорадка и яды, А также других существ.

[асмин (24в) «в этом» = «в этой [жизни]» (J, G). Тиб. 'di laGJ точнее, чем привычная форма 'di las, ставшая причиной досадного недоразумения D с "(больше), чем это [настоящее состояние]", если только не имелось в виду "таким образом".

бауддха падаМ или бауддхаМ падаМ (24г): нет разницы.

сах (24г) «он» (им.п. ед.ч.) должно быть переведено на тибетский как de, но каким-то образом оно стало der. Соответствует йах «тот, кто» в 22в. тасйа (25а) «его, того» (род.п. ед.ч.) можно отождествить с сах, и тем самым всю строфу следует понимать «в отношении его». Но в тибетской версии изменение в предыдущей строке обусловило отнесение этого местоимения к «уровню Будды» в толковании G.

 $cmx\bar{a}варa$ М (256) «растение или минерал, неодушевленное»: ср. строфу 18. Я перевожу в простом значении согласно D, но G толкует это [слово] метафорически, используя буквальное значение "недвижимый, устойчивый".

 $\bar{a}pm\bar{a}h\bar{a}$ М (26а) — форма род.п. mh.u.: «тех, кого мучают». ТТ довольно сильно затемняет смысл фразы, не передавая этот момент. Все три сроки 26а-в должны относиться к благам для других.  $ah\bar{u}em\bar{a}M$  саттв $\bar{a}M$  «других существ» можно понять как распространение смысла на существ, мучимых другими видами боли, или просто принять как дополнение к  $\bar{a}pm\bar{a}h\bar{a}M$ : «Это также полностью останавливает боль / даже у других существ, / Мучимых духами, лихорадкой или ядами».]

G: "Быстро, в этой жизни семижды десять миллионов Победоносных постепенно посвятят его (или наделят силой) (лучами света или пото-

ками нектараD). Обретя в этой жизни обычные великие достижения, такие как способность подчинять людей и призраков, он, наконец, приблизится к высшему достижению, уровню Будды. (D: "Силой этого он мало-помалу обретет совершенную обитель, тело, наслаждения и свиту, больше и превосходнее, чем в этом нынешнем состоянии, и быстро проходя через Уровни и Пути, достигает Конечного Плода, уровня Будды».)

«Самый страшный яд, который есть препятствие к этому уровню Будды, это просто ложные взгляды. Крайними, устойчиво пребывающими (ставарам) они становятся из-за отрицания истины (mode) о существовании дхарм, следования дхарме заблуждения и уничтожения [положительной] кармы лютой ненавистью к Дхарме и ее последователям: таковы неодушевленные яды. Они устранены. (Для D самые страшные яды это клеши, такие как широко известные «три яда» жадности, ненависти и заблуждения; для J это просто "воры и т.д." Неодушевленные яды — те, что существуют в физическом окружении. D)

Или другие животные яды — [когда кого-то] хватают существа, бешеная собака или ядовитая змея — и будучи съеденным или выпитым, яд в пище и питье воистину будет устранен простым (повторением ВосхваленияD) памятованием образа и т.д. Богини (J: вспомнив о Восхвалении, мантре и Богине). "Это устранение причин страдания. Что касается устранения созревшего страдания: это полностью прекращает боль тех, кто мучим (т.е. [то, что] порождено) злыми духами, лихорадкой и ядами.

Это польза для себя. Что касается пользы для других, то сказано «и *также других существ*», когда ради блага других тот, кто наделен преданностью, читает [восхваление] вечером и вставая на рассвете, вспоминает о Ее телах и т.д., то [они] получают ту же пользу, как описано выше».

#### Г. Сжатое изложение пользы в числах

двис-три-саптавхивартинам //26//

путра-кāмо лабхет путраМ дхана-кāмо лабхед дханам / сарва-кāмāн авāпноти на вигхнаих прати-ханйате //27//

26г Произнося его дважды, трижды, семижды,

Желающий дитя получит дитя,
 желающий богатства — обретет богатство.
 Все желания осуществятся,
 а препятствия не будут тяготить.

[абхивартинам «выполняя»: ТТ предполагает абхивадинам «высказывание».

путра «дитя» или (что более вероятно) «сын».

дханам «богатство» в ед.ч., но ТТ добавляет частицу множественного числа просто для соблюдения метра.

Строка 27г в оригинале совершенно ясна и недвусмысленна, но в тибетском переводе она очень несвязна, в ней искажается смысл глаголов, игнорируются окончания, а «не» переносится на другой глагол: «препятствия не существуют и будут подавлены».]

G: "Относительно значения 26г, некоторые краснобаи объясняют, что повторяя дважды, желающий дитя получит дитя, повторяя трижды, желающий богатства обретет богатство, а повторяя семижды — все желания осуществятся.

Переводчик Панг пишет, что  $\partial sa$  указывает на человека, который есть основа, практик: «тот ... мудрый» (22) подразумевает обладателя высоких способностей, последователя Дхармы ( $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ ); а « $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ ); а « $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ ). [Эти термины взяты из стандартной классификации типов существ-Арьев.]  $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ 0 относится к указанию времени: « $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ 1 на  $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ 2 относится к указанию времени: « $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ 3 на  $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ 4 на  $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}puh$ 5 указывает на число; повторяя семь раз каждое тройное повторение, т.е.  $\partial xapm \hat{a}hyc \bar{a}hyc \bar{a}$ 

Бутон Ринпоче учит об этом так. Повторяя дважды — в светлую и темную половину дня — трижды, в утренний, полуденный и послеполуденный час светлого времени дня и в вечерний, полуночный и предрассветный час ночи, в общей сложности шесть периодов — и семижды, семь раз в каждый из этих шести периодов, или 42 раза в день в общей сложности — эти блага будут проявлены».

(D вторит Бутону. Он говорит, что «желающий дитя» может также означать держателя духовной линии преемственности, желающего ученика, который продолжил бы линию. «Все его желания» — как временные, так и окончательные. Препятствия не возникают вновь, а те, что уже возникли, будут подавлены.)

Анализ Восхваления Почтенной Госпожи, Богини Арья-Тары, изреченного полностью совершенным Буддой Вайрочаной, закончен».

# Строфы об определении свойств Тары. Разъяснения, связанные с традицией комментариев<sup>26</sup>

# Хвала благородной Таре!

Ваджрный учитель, заботившийся обо мне, и Собрание богинь! Всегда увенчивайте мою голову.

Пусть распространением высших благих разъяснений будут усмирены внешние и внутренние препятствия и помехи!

Здесь представлено определение свойств, известное как сущность тантры возникновения Тары. Оно составлено великим учителем Дипамкара Шри Джняной и связано с двадцать одним восхвалением. Полагаясь на него, Атиша составил обширный и краткий комментарии на тантру. Этот [текст] является обширным комментарием, что следует наставлениям учителя и другим комментариям.

**Здесь есть три пункта:** разъяснение сути двадцати одного восхваления; связанное с ним определение свойств; разъяснение перечислений свойств.

# 1. Разъяснение сути двадцати одного восхваления

Если здесь говорить про комментарии на стихи, то их существует много. Поэтому здесь представлена суть их всех.

Итак в первом стихе: «Тара (Освободительница<sup>27</sup>)» так как её свойство — это способность освобождать существ из циклического существования. «Стремительная» — великое милосердие. «Отважная» — означает отвагу познания, поскольку благодаря изначальному Знанию разрушается две завесы. «Глаза подобны вспышке молнии» — означает, что все вещи видимы «Защитником трёх миров» — Дхармакаей, из которой возникает Рупакая.

Таким образом, это не буквальное значение, а указание на плод.

**Буквальное значение таково:** *Освобождает* из циклического существования, *стремительна* в деяниях, защищает от опасностей, двигающиеся *глаза*, *возникла из лика* Авалокитешвары.

### Суть второго стиха такова.

«Полная луна осенняя» — это символ бодхичитты, всё — уровень за уровнем — заполняющей от драгоценности до макушки. Все каналы, основные и малые, полностью заполняются тигле-звездами.

Буквальное значение таково: Белое Тело излучает лучи белого света.

<sup>26</sup> Этот комментарий может оказаться непонятным для неспециалиста и опубликован здесь для создания благой связи с учениями Стадии завершения.

<sup>27 &</sup>quot;Тара" в переводе с санскрита означает "Звезда" и "Освободительница". Именно как "Освободительница" перевели её имя тибетцы.

## Суть третьего стиха такова.

«Рожденный из воды» — тайный лотос и рука — это ваджра метода. Не утрачивать бодхичитту возникающую из равностного союза метода и мудрости — это дисциплина. Созерцание (дхьяна) — это пребывание в однонаправленном сосредоточении на блаженстве. Из этих двух возникает мудрость постижения отсутствия собственной природы всех дхарм. Не покидать её — это усердье. Из сущности этого изначального Знания [появляется] терпенье, в котором равны счастье и страдание. Даяние — это полное отпускание цепляния за «своё», чтобы отбросить восприятие «я». Здесь аскеза — дисциплина. А умиротворение — это мудрость.

**Буквальное значение таково:** В руке *златая* Мать держит синий *лотос* и она совершенна в шести парамитах.

## Суть четвёртого стиха такова.

«Татхагата» — поскольку Ушниша полностью вобрала сущности пяти скоплений (скандх), она уничтожила скопление ветров, крови и семени, и так победила все дхармы относительного уровня.

И потому, что так обрела Тело Будды, великие *Сыны Победителей* осуществляют подношения. Под *Сынами Победителей* подразумевается погружение ветров источников (аятан) и элементов в сияющую ясность.

**Буквальное значение таково:** Поскольку возникает из *ушнишы* на голове Будды и обрела десять *Парамит*, то всеми бодхисаттвами и Арьями осуществляются подношения.

### Суть пятого стиха такова.

«TYTTAPA» означает любящую мать. То есть благодаря великому милосердию любит существ. Слог XYM — звук неразрушимости. «Cmpacmb» — [указывает] на тайную чакру. «Mup» (направления) — то, что охватывается внутри центрального канала.

«Заполняешь до неба» означает, что стала свободной от выражения какими-либо звуками и выражениями. Колесо ветра-огня (охватывает) пять чакр и каналы. «Жасмин» $^{28}$  наполняет и подавляет всё в семи мирах. Подтягивается белый элемент из тайного до макушки.

**Буквальное значение таково:** Звуком мантры заполняются все три сферы, сфера желания и пр. Поскольку подчиняются *семь миров*, то захватываются и подчиняются все существа, такие как Махадева и другие.

## Суть шестого стиха такова.

Шакра (Индра) — элемент земли, владыка *Брахма* — элемент воды, *Агни* — элемент огня, *Марут* — элемент ветра, великий бог *Вишвешвара* — элемент пространства. Чистые сущности пяти элементов растворяются в тигле в центре каждой чакры, так свершая подношения.

<sup>28</sup> Символ бодхичитты.

*Призраки* — каналы. *Мертвяки* — тигле. *Гандхарвы* — ветра. *Якши* — обычные помыслы. Они также растворяются в тигле и прекращаются.

**Буквальное значение таково:** Великие боги и все призраки осуществляют подношения и восхваления.

## Суть седьмого стиха такова.

«TPAT» — означает отделение. « $\Pi XAT$ » — означает прекращение. Так последовательно разрушаются обычное тело и мысли. Я $tmpa^{29}$  кармы и скверн, что проявляется вовне (tapa) абсолютного пространства — собрание кармических ветров и т.д. циклического существования — tapa сокрушается.

Правая нога *согнута*, левая *выпрямлена*<sup>30</sup> — поскольку смотришь снизу вверх на каналы лалана и расана<sup>31</sup>. Оба они подавляются основанием центрального канала. Движения в них втягиваются в центральный канал. От этого вспыхивает пламя туммо<sup>32</sup> и ниспадает поток бодхичитты. Благодаря чему туммо разгорается сильнее, увеличивая поток и т.д. Пылающие тигле ниспадают и движутся по телу, очищая его.

**Буквальное значение таково:** благодаря видья-мантре отбрасывается магия других и Тело Яростной Матери охвачено полышущим пламенем. Разнообразными позами танца: с левой согнутой и т.д. враги и помехи *сокрушаются*.

#### Суть восьмого стиха такова.

«ТУРЕ» — означает быстро. То есть быстрое обретение сиддхи. «Крушащая (героев) Мары» — всепобеждающие деяния во всех направлениях. «Хмурым лотосовым ликом и пр.» — [означает] что пребывает с яростными атрибутами. «Враги» — скверны $^{33}$ . То есть все без остатка омрачения подчиняются и уничтожаются. «Жуткая» — это глубокая суть, которой страшатся тиртики, шраваки и другие.

**Буквальное значение таково:** звуками мантры разрушаются призраки-бхута. Проявление в яростной форме уничтожает *врагов* и главарей воинства *Мары*.

# Суть девятого стиха такова.

Слово «Драгоценности» означает незапятнанность. Их Tpu — совершенная чистота природы тела, речи и ума. Они символизируют семя, кровь и ветра. То, что они полностью связаны в сердечном тигле, обо-

<sup>29</sup> Янтра (санскр.) — механизм, приспособление.

<sup>30</sup> Так в тибетском обозначена "поза для стрельбы из лука" Пратьялидха.

<sup>31</sup> Лалана — левый изгибающийся канал и расана — правый прямой канал. Если смотреть снизу, то расположение зеркально.

<sup>32</sup> Туммо (дословно "свирепая женщина") — внутренний жар.

<sup>33</sup> Скверны: гнев, гордость, желание, зависть, тупость.

значается *пальцами в Мудре у сердца*. Когда из этого достигается Тело Знания (Джнянакая), *повсюду* Тело *сияет*.

**Буквальное значение таково:** *Три Драгоценности* обозначаются *мудрой, сложенной из трёх пальцев, у сердца.* Лучи света излучаются в десяти направлениях.

#### Суть десятого стиха такова.

«Восторг» означает присущую радость. Распространение указывает на бодхичитту в драгоценности, восходящую до макушки, где она утверждается как присущий венец гирлянд из расходящегося света.

«Улыбка» и «смех» — выражение радости лотоса любви. Из чего обретаются пять Знаний, известные как «пять Знаний».

«Мары» — мысли-желания «Владенья» — тела, речи и ума. Они подчиняются Великим Блаженством.

**Буквальное значение таково:** благодаря *свету* из *венца* порождается радость. *Смехом* и звуками мантры подчиняются другие существа и даже *Мара* обращается в слугу.

## Суть одиннадцатого стиха такова.

«Xранитель земель» — последовательное подтягивание бодхичитты, пребывающей в тайном лотосе, до макушки. «Xмурясь» и звуком «XУM» — повелевает телом и речью.

«Несчастья» — жажда обычной привязанности.

**Буквальное значение таково:** Все цари подчиняются и притягиваются яростной видья-мантрой, устраняющей бедность.

# Суть двенадцатого стиха такова.

«Месяц» — пребывающая на макушке бодхичитта. «Амитабха» — красный порождающий элемент. В пучке волос — от макушки до драгоценности нисходящий.

Так движением красного и белого нечистое тело растворяется в тело света, обозначаемое: *«сверкает полыхая»*.

**Буквальное значение таково:** *Месяц* излучает свет, в *венце* — *Ами- табха*.

## Суть тринадцатого стиха такова.

«Правая нога выпрямлена, левая согнута<sup>34</sup>» — лалана и расана<sup>35</sup>. Солнечный и лунный или поддерживающий жизнь и очищающий вниз ветра<sup>36</sup> связываются в тигле в центральном канале. В следствие этого сияние туммо повсюду полыхает. В центре сияет колесо мандалы и враги — двенадцать движущихся ветров — сокрушаются.

<sup>34</sup> Это позиция Алидха.

<sup>35</sup> Лалана — левый изгибающийся канал и расана — правый прямой канал.

<sup>36</sup> Основные ветра или энергетические потоки тела.

**Буквальное значение таково:** Пребывает посреди пылающего пламени и подавляет врагов посредством яростной позы.

# Суть четырнадцатого стиха такова.

Твердь земная — это пупочная (чакра). Там ветер инертности (тамас) пронзается сиянием туммо с неразрушимым звуком. И Знанием, вне умопостроений, сокрушаются семь уровней сознания.

**Буквальное значение таково:** Поскольку ногой ударяет твердь земную, то устрашаются боги *семи подземных уровней*, наги, асуры.

#### Суть пятнадцатого стиха такова.

«Мир нирваны» — Знание Дхармадхату. «Счастье» — это всеразличающее Знание. «Благо» — зерцалоподобное Знание. «Мир» — Знание равностности. «Великие пороки устраняет» — вседостигающее Знание, которое в особенности со слогами СВАХА, ОМ и прочими мантрами осуществляет цели существ.

**Буквальное значение таково:** Существам в этой жизни даруется счастье, а в будущей добродетель. Усмиряется всё страдание. Сам же, достигнув *нирваны*, других приведешь на этот уровень. Силой мантры разрушишь *пороки* вкупе с их плодами.

#### Суть шестнадцатого стиха такова.

*Десять слогов* — десять ветров. Когда они растворяются в неразрушимом — это сущность XУМ. Охвачена восторгом — всё тело охвачено сиянием Великого Блаженства.

**Буквальное значение таково:** Бесчисленными испущенными лучами света разрушаются все *враги*. Тело, возникающее из слога XYM, издаёт звуки *десяти слогов*.

# Суть семнадцатого стиха такова.

«Меру» означает костяной жезл Брахмы.

«Кайлаш и Мандара» означает Всесотрясающую (Авадхути) и Благосердную  $^{37}$ . Их содвигает — тигле и ветра полностью сотрясаются. Ударяет ногой означает соединение отверстия канала гагана и (на)ранаси.

Oбличья звука XУМ — это «слоги-семена». Вместе с звуком Xум бодхичитта движется вверх.

**Буквальное значение таково:** Из-за ударов ногой и Хум сдвигаются (сотрясаются) существования три мира.

# Суть восемнадцатого стиха такова.

«Божество» — это возникающее из тела, то есть присущая Рати $^{38}$ . Из воды её моря возникшая «со знаком лани» — Луна — ясная и незапят-

<sup>37</sup> Авадхути — центральный канал. Благосердная (yid bzang ma) — канал сердца.

<sup>38</sup> Рати — богиня любовной страсти, идеальная супруга.

нанная, то есть Знание постижения пустотности. *XAPA* — это «грабить, отбирать силой». Это указывает, что (Тара) силой отбирает у других (существ) кармические омрачения.  $\Pi XAT$  — чистота, то есть разрушает собственные скверны. Яды — это скверны, что устраняются.

Буквальное значение таково: она держит в руках луну и цветок жасмина, возникший из божественного озера. Мантрой устраняет яды.

#### Суть девятнадцатого стиха такова.

«Собрание божеств<sup>39</sup>» — Тело Знания (Джнянакая), поскольку возникает из проникновения в ключевые центры тела. Бог киннаров угождают, поскольку этому осуществляют подношения три вида мироздания. Причина же этого в том, что блеском доспехов связанной бодхичитты полностью освобождаешься от раздоров — нарушений. «Дурные сны» разновидности ошибочного блаженства — разрушаются Телом божества.

Буквальное значение таково: боги и пр. будут выражать почтение, устранятся споры, высокомерие, дурные сны и пр.

## Суть двадцатого стиха такова.

«Ярило и Луна» — белая и красная сущности. Полностью заполняют глаза — верхний и нижний окончания центрального канала. Сиянием блистают поскольку из этого сияет Знание. ТА и РА — это освобождение от крайностей сансары и нирваны блаженством-пустотой. «Мучительный мор бесследно устраняет» — установление в присущем Знании с помощью разнообразных проявлений любви.

Буквальное значение таково: глаза сияют, подобно свету солнца и луны, мантрой устраняется жар.

# Суть двадцать первого стиха такова.

«Три таттвы» — трое врат освобождения. «Силой блага» — непрерывность потока спонтанных деяний силы и способностей Дхармакайи. «Влиянье» — скопление каналов. «Якши, мертвяки» — соответствуют показанному выше. Так указывается на одновременное очищение обычных телесных скоплений, непосредственное постижение трёх высших реальностей, достижение недвойственного Тела Знания.

Буквальное значение таково: мантрой из трёх слогов, осуществляется разрушение порчи и пр., и усмирение всего несоответствующего.

# 2. Связанное с 21 восхвалением определение свойств

Затем [рассмотрим всё], начиная с «Благодатной» и вплоть до «Великоблаженной $^{40}$ ».

<sup>39</sup> В переводе это "ганы" — sura-gaṇā — "божества собрания" — подданные Ганеши. Здесь игра слов "божества собрания" — "Собрание божеств" 40 От Бхагавати до Махасукха (санскр.)

- «Благодатная» указывает на тантры плода.
- «Посвящённая всеми Буддами» указывает на приводящее к зрелости посвящение тантры собственной природы.
- «Осуществляющая все деяния» указывает на деяния мантры, ритуалы, действия, методы или тантры основы.
- «Владычица всех тантр» этим показывается на нераздельность природы трёх тантр плода, собственной природы и природы ума.
- Таково краткое разъяснение. Если всё же разъяснять обширным образом, то все оставшиеся признаки следует связывать с двадцать одним восхвалением.
- «Освободительница» потому, что освобождает существ из самсары, как это разъясняется обширным образом первым стихом.
- «Блаженство Луны» означает блаженство бодхичитты, как это разъясняется вторым стихом.
- «Удивительно блаженная» означает совершенное блаженство шести парамит, как это разъясняется третьим стихом.
- «Госпожа скандх», «Госпожа аятан» потому, что устанавливает скандхи, элементы-стихии и аятаны в сияющей ясности, как разъясняется в четвертом стихе.
- «Лучистая» соотносится со слогом ТУТТАРЕ и разъясняется в пятом стихе.
- «Обладающая пятью ваджрами короны» означает, что эссенции пяти элементов связаны в виде пяти кругов короны.
- Также «полностью овладела элементами-стихиями» означает, что все тонкие элементы стихий вобрала в сияющую ясность, как разъясняется в шестом стихе.
- «Чистая» означает чистоту обычного тела и «Пречистая» означает очищение полыханием и ниспадением Знания. Это разъясняется в седьмом стихе.
- «Стремительная» соотносится со слогом ТУРЕ, как разъясняется в восьмом стихе.
- «Исконные Тело, Речь и Ум» означает обретение Тела Знания, возникающего из прекращения собраний, зависящих от семени, крови и ветров. Так разъясняется в девятом стихе.
- «Украшенная пятью Знаниями» означает пять Знаний, порождаемых мудростью высшей страсти, как сказано в десятом стихе.
- «Полностью дарующая всё желаемое» потому, что дарует желаемые достижения присущей (радостью) восходящей (стадии), как показывается одиннадцатым стихом.

«Великая ваджрная йогиня». «Ваджра» — означает неразрушимость и нераздельность. «Йога» — соединение. Поскольку она преобразует нечистое тело движением и объединением белого и красного, сказано «великая». Так разъясняется в двенадцатом стихе.

«Мандала Знания» — мандала, что возникает из сияния внутреннего жара. Таково разъяснение в тринадцатом стихе.

«Полностью очистившая сознание» означает, что она преобразовала собрания восьми сознаний, как это разъясняется в четырнадцатом стихе.

«Пробуждёная пятью аспектами Знания» означает пять Знаний обретения плода. Таково разъяснение пятнадцатого стиха.

«Звучание десяти слогов» — чистота десяти ветров.

«Радующаяся звучанию» означает, что порождает блаженство неразрушимого звука. Таково разъяснение шестнадцатого стиха.

«*Незапятнанная*» означает чистоту и ясность расширения Знания каналов, ветра и бинду.

«Очень тонкая» означает соединение двух каналов.

«Великая тайная мантра» — это Хум. Это разъясняется семнадцатым стихом.

«Природа, свободная от объектов» — это пустотная природа нераздельности объекта и субъекта. Так разъясняется в восемнадцатом стихе.

«Свободная от частиц» означает, что она превзошла тончайшие дхармочастицы.

«Украшенная знаками и признаками» показывает особенности тела Знания. Так разъясняется девятнадцатым стихом.

«Тончайшее блаженство» означает установление блаженства от заполнения центрального канала белой и красной бодхичиттой.

«Сердце Знания» — это сияющая ясность, блаженство-пустота, освобождающая от самсары и нирваны внутренним и внешним великим блаженством. Это показывается в двадцатом стихе.

Она — «Bаджри» потому, что Baджра — это « $\Pi$ устотность» являющаяся тремя вратами освобождения.

«Самая-Тара» означает освобождение существ из круговорота в силу самай. Это — деяния Дхармакайи. Это показывается в 21 стихе.

# 3. Разъяснение перечислений свойств

В других книгах с объяснением определения качеств или свойств, известно «двадцать восемь качеств». В устных наставлениях великого мастера Шантипы нет перечисления двадцати восьми качеств. В тексте «Проявление блаженства», составленным Манушья-бхадрой говорится про тридцать пять качеств-имён.

Когда говорят про необходимые тексты с определяющими свойствами, то говорят про двадцать восемь, соответствующими большому комментарию на тантру Дипамкара Шри Джняны, текст Пхаропаньчи и текст учителя Дампа Гангвей Дордже.

Также есть двадцать одно свойство, которое соответствует указанному выше и определяется, будучи связанным с двадцать одним восхвалением.

Сверх двадцати одного есть такие как «Великая благословенная», «Высшая царица всех Татхагат», «Татхагата», «Владычица всех семейств будда, ваджра, ратна, падма, карма», «Различающая движение и покой», «Природа устойчивого и движущегося», «Наисокровеннейшая и главная из сокровенных», «Владычица великой тайны», т.е. показываются семь, что являются дополнениями до двадцати восьми.

Великим учителем Шантипой также говорилось и про дополнительные семь, что дополняют до тридцати пяти. Но вкупе с ними здесь может быть составлено сорок три качества-свойства, что могут дополняться такими как «Camaa-Tapa» и пр.

Некоторые показывают также такие отдельные качества, как «Владычица каждого из пяти семейств», так что говорится про существование традиции провозглашения сорока семи и традиции пятидесяти качеств, поскольку там появляются такие, как «Тайная», «Тайное Учение», «Совершенная тайна», «Великая и сокровенная», «Владычица». Но при этом говорится, что «Обладающая пятью ваджрами короны» не показана в стихах и является изъяном записей. Всё это связано с тем, что появилось из комментария определения качеств-свойств и комментария Атиши на тантру, как показано выше. Такие украшения [качеств] представлены в совершенных наставлениях и высказываниях святых учителей.

Сейчас, если разъяснять в соответствии с комментарием учителя Манушья-бхадры их суть, он не связан с двадцать одним восхвалением. [Поэтому] будут составлены буквальные объяснения.

Так начиная с «Великой Благословенной» вплоть до «Владычицы» говорится про величайшую из Благословенных.

Далее, до слова «богатство», символически [указывается] на благословение мантры. «Благословенная» и другие — собственно определение свойств или качеств.

«Так сказано» и «сказал пробуждённый» — слова, которых придерживаются при объяснении качеств. Там слово «Затем» означает, что говорится вслед за словами, сказанными в коренной тантре.

«Великая» — поскольку она порождает всех Будд.

«Татагата» и далее — показывает, что является Матерью всех пяти семейств.

- «Различающая движение и покой» означает суть движения всех пустотных дхармо-частиц.
- «Природа устойчивого и движущегося» означает суть природы таковости всего устойчивого и движущегося, мудрость пустоты.
- «Тайная» означает глубокий смысл. Поскольку не является объектом практики мирских существ, а также последователей колесниц малой и бодхисаттв, называется «тайной» и пр.

Суть названия «Богатая» — в благословении.

- «Благодатная» это внешнее общее значение.
- «Освободительница» соответствует показанному выше.
- «Ваджрная» означает сияющую ясность.
- «Самая-Тара» означает освобождение существ из самсары в силу её самай.
- «Великая ваджрная йогиня» означает Знание недвойственности метода и мудрости.
- «Украшенная пятью Знаниями» означает обладание Знанием дхармадхату и другими.
- «Обладает пятью ваджрами короны» означает, что украшена короной пяти семейств.
- «Посвящённая всеми Буддами» означает, что, когда сама Тара стала истинно совершенной Буддой, стала даровать посвящения или осуществлять деяния всех Будд.
- «Мандала Знания» означает десять сил и прочее.
- «Блаженная луна» означает, что она умиротворяет болезненный жар кармы и скверн существ.
- «Удивительно блаженная» означает Знание незагрязненного блаженства.
- «Исконные Тело, Речь и Ум» означает свершения трёх ваджр будд в Знании блаженства.
- «Владычица скандх и аятан», так как является Знанием совершенной чистоты природы их всех.
- «Полностью овладевшая элементами» означает, что тело сущности восьми элементов возникает везде, где бы она не появлялась.
- «Свободная от объектов» соответствует показанному выше.
- «Владычица всех тантр» означает суть провозглашения бесчисленных йог мантр и тантр.
- «Искусная в пяти видах Знания» означает, что радует будд пятью проявленными искусностями.
- «Свободная от пыли» означает, что отбросила помыслы.
- «Незапятнанная» означает, что отброшены омрачения.
- «Великая тайная мантра» означает защиту от обычных наименований себя и других.

- «Тончайшая» означает трудность постижения дхармадхату.
- «Украшенная знаками и признаками» означает, что осуществлено чистое тело совершенного наслаждения (Самбхогакая).
- «Великая очищающая» означает тело проявления $^{41}$ , поскольку очищает существ от крайностей самсары и нирваны.
- «Исполняющая все деяния» означает осуществление достижения видьямантрой Тары всего, будь то умиротворение и т. д.
- «Всё желаемое» означает все сиддхи.
- «Звучание десяти слогов» означает мантру.
- «Звучащая радость» означает имя Херуки, что издает звуки.
- «Лучистая», «Быстрая», «Совершенно очистившая сознание» и пр. соответствуют показанному выше.

Поскольку природа неизменна — «Тонкая».

Поскольку она являет собой суть блаженства и Знания, называется «Великоблаженной».

Когда разделяются тексты с определением качеств, то говорится, что «определение качеств» возникло «из двенадцатитысячника». Это означает возникновение из двойственных тантр. Но поскольку есть и короткая тантра и тантра из двенадцати тысяч строф, то нет никаких противоречий. Однако там есть изъян только в написанных словах. Так сказано.

Все разъяснения устных наставлений великого учителя Шантипы были записаны по-другому. Текст качеств, что является сердцем тантры, разъяснялся различными индийскими наставниками с точки зрения слов и значения. Так в соответствии с традицией Манушья-бхадры для людей с малыми способностями следует разъяснять всё благое кратким способом.

Изложив как коренную тантру текст качеств, простираюсь и восхваляю соответствующим гимном Победоносных десяти направлений!

Пусть же посредством этих благих разъяснений, что связаны с тантрой разъяснений, будет порождена радость у всех высших и мудрецов!

С верой в особенно глубокий смысл станешь высшим! Пусть посредством этой связи с благими разъяснениями и другими святыми разъяснениями — существа будут приведены к высшему и непревзойденному пробуждению!

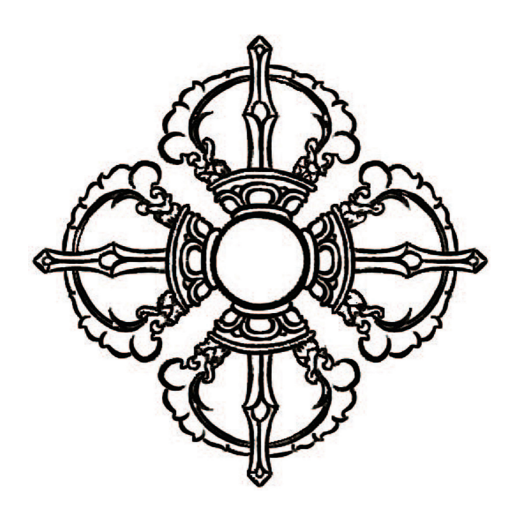
Эти разъяснения определения качеств были составлены странствующим  $\ \,$  Таранатхой, когда ему исполнилось тридцать лет, на второй день растущей осенней луны.

Да будет благо!

Страна Тары — страна, где пребывает Благородная! Молюсь в следующей жизни родиться там!

<sup>41</sup> Нирманакая.

На русский язык перевел ленивый йогин Карма Палджор (Филиппов О. Э.) Окончательная редакция закончена Бемом Митруевым и мной в благоприятный день годовщины Джигме Лингпы (6.11.2013). Благодаря этому тексту пусть наша Досточтимая Госпожа заботится о нас непрестанно, и неотлучно пребывает во всех обстоятельствах. Пусть широко распространится понимание сокровенного смысла внутренних тантр. Пусть все мы осуществим состояние присущей Арьи — Матери всех Победоносных. Бек.



# Здесь содержатся «Золотые чётки», История, освещающая источник тантр Тары<sup>1</sup>

# Ом Свасти! Намо Гуру ве!

Хвала Учителю!

Хвала Учению, что изначально свободно от чего бы то ни было!

Хвала всеохватывающему великому Милосердию!

Хвала абсолютному освобождению всех существ!<sup>2</sup>

Хвала Тебе, Тара, Мать всех Победоносных!

Здесь я должен соотнестись с источником тантр Тары.<sup>3</sup>

1 Заголовок на тибетском — sgrol ma'i rgyud kyi 'byung-khungs gsal-bar byed-pa'i lo rgyus gser phreng. Автор данного текста kun dga' snying po, более известный как Таранатха (1575-1634). Он был близким учеником индийского буддийского йогина Буддха-гупты, который жил не только в Индии, но также путешествовал в Занзибар, Мадагаскар и Индонезию. Во время своего пятилетнего пребывания в Тибете он ознакомил Таранатху с поздней историей буддизма в Индии, особенно с периодом после захвата и опустошения мусульманами северной Индии и разрушения великих монастырских университетов Наланды, Викрамашилы и Одантапури. Таранатха включил эти материалы в данную работу, а также включил их в его Семь Передач (bKa' babs bdun ldan, 1600 г.) и в очень известную Историю буддизма в Индии (rGya gar chos 'byung, 1608). Сам Таранатха был важным Ламой школы Джонангпа. Джонангпа специализируется на изучении и применении Калачакра тантры и Таранатха сам составил историю распространения доктрины Калачакры в Шамбале, Индии и Тибете. Считается, что позже Таранатха воплощался среди монголов, как Джецюн Дампа Ринпоче из Урги.

Русский перевод этого текста во многом опирается на английский перевод Ваджранатхи, широко представленный в интернете. Вместе с тем безымянный русский переводчик восстановил некоторые утерянные в английском варианте части текста, пересмотрел старые и добавил новые сноски, и удалил те комментарии Ваджранатхи, которые посчитал неточными.

- 2 В этих трех строках восхваляются Три Тела Тары: Дхармакайя, Самбхогакайя и Нирманакайя. И в следующей строке восхваляется Тара как Свабхавикакайя, Мать всех будд.
- 3 Есть большое число тантр в тибетском каноне, которые соотносятся с Тарой. Главная среди них Sarva-tathagata-matani-tare-visvakarmabhava Tantra, «Тантра, которая является источником всех деяний Тары, что является матерью всех Татхагат», была переведена с санскрита на тибетский язык в конце 12-го столетия Дхарма-шри-митрой и Чёкьи Зангпо. Она является собранием материалов для практики Тары и содержит известное «Двадцать одно восхваление Тары». Она является наиболее важной тантрой, считаясь Материнской в разделе Падма Крия-тантры. Этот и другие канонические писания относятся к Таре и собраны в разделе крия-тантры в Кангьюре.

# Происхождение Тары

Кальпы<sup>4</sup> тому назад в мировой системе под названием Вишва-прабха<sup>5</sup> появился Пробужденный, который был известен как Бхагаван Татхагата Турья<sup>6</sup>. Тогда же там жила королевская дочь, принцесса по имени Джняна-чандра<sup>7</sup>, что обладала высшей преданностью к учению Будды. На протяжении сотен тысяч мириадов лет она исполняла пуджи для Будды и его свиты, которая состояла из неизмеримой сангхи учениковслушателей и бодхисаттв<sup>8</sup>.

Соответственно, каждый день она подготавливала материалы для подношений, равные по величине полностью заполненному драгоценностями пространству, что простирается на две йоджаны в десяти направлениях $^9$ . Когда она закончила это, она впервые зародила бодхичитту $^{10}$ .

В это время монахи обратились к ней: «Так как ты обладаешь совершенными корнями заслуги $^{11}$ , ты должна переродиться в теле мужчины. Ведь в соответствии с нашим учением, если ты сделала благопожелания $^{12}$  и выполнила их, то, несомненно, проявится плод». Говорится, что они говорили так многократно.

В конце концов, царствующая принцесса ответствовала: «В этом предложении нет мудрости. В действительности, нет ни перерождения, ни «Я», ни личности. Эти наименования «мужчина» и «женщина» — пусты. Только мирские глупцы заблуждаются в отношении их».

<sup>4</sup> Кальпа (санскр. «порядок», «закон») — единица измерения времени в индуизме, «день Брахмы», продолжающийся 4,32 миллиарда лет.

<sup>5</sup> Многоцветное Сияние, по-тибетски: sna tshogs pa'i 'od.

<sup>6</sup> Бой барабана, по-тибетски: rnga sgra.

<sup>7</sup> Луна Знания, по-тибетски: ye shes zla ba.

<sup>8</sup> То есть Будду окружали как ученики-слушатели или последователей хинаяны так и бодхисатвы или последователи махаяны.

<sup>9</sup> В соответствии с некоторыми пересчётами, йоджана — это около двух миль. Десять направлений пространства — четыре основных направления, четыре промежуточных направления, зенит и надир.

<sup>10</sup> Sems bskyed, санск. bodhicitta. Решительное намерение обрести состояние Будды для блага освобождения всех существ из циклического существования. И тот, кто обладает бодхичиттой, становится бодхисаттвой или «существом, устремленным к пробуждению».

<sup>11</sup> Dge ba'i rtsa ba, санск. Kusala-mulani. Корни добродетели, что были накоплены в прежние времена.

<sup>12</sup> smon-lam, санск. pranidhana. Молитва-устремление Бодхисаттвы служить благу существ в будущем.

Сказав так, она затем сделала следующее Устремление: «Что касается тех, кто, желая обрести Пробуждение, полагается на рождение мужчиной, то их много. Но тех, кто служит благу существ в женском теле — очень мало. Поэтому пока сансара не иссякнет, я буду служить благу существ в женском облике» 13.

Затем на протяжении сотен тысяч мириадов лет она оставалась во дворце короля и упражнялась в подчинении пяти чувственных удовольствий<sup>14</sup>. И поскольку она медитировала будучи в самадхи, она обрела состояние, в котором дхармо-частицы больше не возникали<sup>15</sup>, и она пришла к реализации самадхи, известного как «защита всех существ»<sup>16</sup>. И в соответствии с силой, что она обрела при реализации этого самадхи, каждое утро она отвращала от мирских помыслов сотни тысяч мириадов существ. И пока они сами не упрочнялись в этом самадхи, она не давала никакой пищи для чувств<sup>17</sup>.

Каждый вечер она устанавливала в этом состоянии некоторое числю существ. Таким образом она стала известна как Тара, «Та, кто защищает»  $^{18}$ .

Затем, Татхагата Турья сделал предсказание: «В то время, когда она обретёт непревзойдённое Пробуждение, она станет известна под простым именем Тара Деви».

Впоследствии, в эпоху, известную как Вибуддха-вистара<sup>19</sup>, в присутствии татхагаты Амогхасиддхи<sup>20</sup> она пообещала охранять и защищать от вреда существ, населяющих бессчётное число миров в десяти направлениях. С тех пор она восседала ежедневно в самадхи, которое полностью побеждает всех демонов-мар<sup>21</sup>. И каждый день на протяжении девяно-

- 13 Это есть великое Устремление или mahapranidhana бодхисаттвы Тары. Теоретически, женское рождение является низшим, то есть менее благоприятным для практики Дхармы. Но в абсолютном смысле, как подчеркнула Тара, нет ни «мужчин», ни «женщин» и, чтобы воодушевить женщин к практике Дхармы, она сделала такое Устремление.
- 14 'dod-pa'i yon-tan lnga, санскр. kamaguna. Желанные качества пяти чувств.
- 15 mi skye-ba'i chos la bzod-pa thob, санскр. anutpada-dharma ksanti. Дхармочастицы являются моментальными событиями в нашем потоке сознания. Все наши переживания могут быть проанализированы в медитации над отдельными дхармо-частицами.
- 16 gro-ba thams-cad sgrol-ba'i zhes bya-ba ting-nge-'dzin. В общем ting-nge-'dzin или на санскрите samadhi означает «сосредоточение».
- 17 То есть у них не возникало соблазнов.
- 18 sgrol-ma от sgrol-ba «спасать, доставлять»; так же и на санскрите, имя Тара производная от слова, означающего «спасать»
- 19 rnam-par sangs-rgyas rgyas-pa.
- 20 don-yon grub-pa.
- 21 bdud thams-cad rnam-par 'joms-pa'i ting-nge-'dzin. Традиционно выделяют

сто пяти эпох она устанавливала в медитации<sup>22</sup> сотню тысяч мириадов повелителей среди существ. И аналогично тому, каждый вечер она освобождала сотни тысяч мириадов глав среди пара-нирмита-ваша-варти дева, как наиболее известных из демонов-мар<sup>23</sup>. Таким образом, она стала называться Тара, Яамуна или Правира<sup>24</sup>.

Затем в эпоху, известную как асанга<sup>25</sup>, жил монах по имени Вималапрабхаса<sup>26</sup>. Он получил посвящение лучами света великого милосердия, низошедшего от всех Татхагат десяти направлений, и стал известен как благородный Авалокитешвара. Затем всеми Буддами и Бодхисаттвами, такими как Татхагаты пяти семейств<sup>27</sup> и другие ему было даровано посвящение великим светом, чья сущность есть состояние всезнания<sup>28</sup>. Из смешения двух светов (Милосердия и Знания), соответствующих отцу и матери, появилась Тара Деви. Появившись из сердца Авалокитешвары<sup>29</sup>, она исполнила пожелания всех Будд и, более того, она защитила существ от восьми великих угроз и шестнадцати малых угроз<sup>30</sup>. После того, в эпоху, известную как Маха-бхадра<sup>31</sup>, она обучала Учению с помощью неоспоримых доводов. Далее, в эпоху, известную как Асанга, получив посвящение от всех Татхагат десяти направлений, она стала Матерью, что даёт рождение всем Буддам. Эти Будды действовали в прошлые времена без рождения<sup>32</sup>.

четырех мар или Сил, препятствующих Пробуждению: devaputra mara, skanda mara, klesa mara, и mrityu mara.

- bsam-gtan, Skt. dhyana. Вообще dhyana означает «медитацию», в частности, она обозначат четыре уровня сосредоточения в samadhi.
- 23 Paranirmita-vasavartin это высшие девы или боги kamadhatu или мира желаний. Их тела прекрасны и лучезарны. Все, что они ни пожелают, мгновенно возникает пред ними, принося удовольствие и наслаждение, однако их небесное существование временно. Когда накопленная ими благая карма истощается, они рождаются в более низких уделах существования.
- 24 sgrol-ma, gdung-ma и myur-ma dpa'-mo. **Освободительница**, **Лучащаяся и Стремительная Героиня**.
- 25 thogs-pa med-pa. Непостижимая.
- 26 dri-ma med-pa'i 'od kyi snang-ba. Сияние незапятнанного света.
- 27 rigs-lnga, санскр. panca-kula
- 28 mkhyen-pa'i ye-shes ngo-bor gyur-pa 'od-zer chen-po'i dbang-bskor.
- 29 Историю возникновения Тары из слез, пролитых Авалокитешварой при виде существ, страдающих в этом мире, можно найти в Mani bka'-'bum.
- 30 Восемь великих угроз asta-mahabhaya угрозы от врагов, львов, слонов, огня, змей, грабителей, угрозы пленения и наводнения. Это список из Arya Astamahabhayottara Tara stava Чандрогамина. 16 малых угроз перечислены ниже. Списки из разных источников могут варьироваться.
- 31 bzang-po chen-po. Великое благо.
- 32 Здесь Тара отождествляется с Праджняпарамитой.

# Раскрытие тантр Тары

Затем, в этой нашей кальпе, на горе Потала<sup>33</sup> в окружении, бесчисленных Бодхисаттв, девов, нагов, якшей и прочих, благородный Авалокитешвара изрёк сто тысяч мантр и тантр, относящихся к Таре. В век совершенства, Крита-югу, он установил таким образом счастье существ шести классов<sup>34</sup>. Во вторую эпоху, трета-югу, учение пошло на убыль и он даровал только шестьдесят тысяч таких учений. В третью эпоху, двапара-югу, [учение] еще уменьшилось и он даровал только двенадцать тысяч учений. В заключение, в эпоху распрей, кали-югу, проявилась только одна тысяча строф, воплощающих Тару.

Относительно этого мой учитель сказал: «Те тома тантр, что относятся к Крита-юге — более не существуют. Но с некоторых пор они бережно сохраняются в мире богов и видьядхар, и только при сильном устремлении (практикующих) станут великим благом для счастливых существ».

Это не противоречит тому, что определенные тексты были обнаружены в своё время последователями мантр, и это соответствует сказанному о том, что некоторые тома появились позже. С другой стороны это означает, что по поводу этих (учений из мира богов) могут быть сомнения. Тем не менее эти тантры были впоследствии переведены и дарованы нам нашим учителем<sup>35</sup>.

В соответствие с пояснительной тантрой, известной как Дакини Гухья-тилака $^{36}$ , для этих текстов сказано: «На вершине горы Потала Тантры были дарованы Шакья-симкхой».

- 33 Гору Потала (gru 'dzin ri) относят к Югу Индии. Она резиденция Авалокитешвары и Тары.
- 34 Нынешняя кальпа или период времени подразделяется на четыре эпохи или юги. В первую Крита-югу духовность в наибольшей степени развита. С каждой последующей эпохой духовность уменьшается вплоть до нынешнего темного времени Кали-юги эпохи материализма. Шесть классов (rigs drug) относятся к шести видам рождения: рождение среди девов, асуров, людей, животных, голодных духов и адских существ.
- 35 В вышеприведенном абзаце Таранатха цитирует своего собственного учителя Буддхагупту, что хотя тантры Тары, открытые Авалокитешварой в Крита-юге более не существуют в человеческом измерении, они сохранены в мире богов и видьядхар. В силу воления Тары и Авалокитешвары эти тантры продолжают существовать на благо удачливых существ, обладающих хорошей кармой. Например, некоторые такие тексты были открыты во времена махасиддхов, здесь называемых последователями мантр, чтобы воодушевить практикующих. Эти тексты теперь сохранены в тибетском каноне.
- 36 mkha'-'gro-ma gsang-ba'i thig'le. Разъяснительная тантра (bshad-rgyud, Skt. vyakhyatantra) разьясняющая и дополняющая коренной текст (rtsa-rgyud, Skt. mulatantra). Dakini Guhyatilaka это разъяснительная Тантра для тантр Тары, упомянутых выше. В ней утверждается, что в Кали-югу тантрам Тары учил сам

Эта история рассказана в вышеуказанной Тантре. Так что учителем здесь был сам Будда. Желая обучать существ, он вошел в сущность пробуждения и пронзил все местопребывания Мары лучами света, который привел к созреванию существ, что находились даже на краю мира. Тогда армии Мары собрались для противостояния. Но Тара восьмикратно рассмеявшись, повергла на земь и победила все демонические силы. Вслед за этим учитель сам стал Кродха-раджа Ачалой<sup>37</sup>. В самадхи, которое разрушает всех мар, он поверг самого Мару. Впоследствии, осуществив сущность пробуждения, он проявился как совершенный Будда, тождественный Татхагате Акшобхье. Тара выполнила для него пуджу и дала обширный комментарий относительно своей мантры и тантры.

Кроме того, раскрыв мандалу Победоносных шести семейств, дабы предотвратить исчезновение этих разъяснительных тантр, он решил обучать им существ в шести уделах.

Для этого Будда вместе с главными Бодхисаттвами остановился на горе Потала. Здесь он даровал посвящения неисчислимым существам, таким как дэвы, наги, якши, гандхарвы и прочие. Разъяснив им мантраяну, он привёл их к обретению подлинных достижений<sup>38</sup>.

В заключение он предоставил тантры в распоряжение Ваджрапани, который направился с ними в измерение видьядхар, в главное среди них — Алакавати<sup>39</sup>. И, дабы предотвратить потерю этих тантр в человеческом мире, Ваджрапани сам проявился как царь Индрабхути<sup>40</sup>.

Записав все эти тантры в нескольких томах, он сокрыл их в Дхармакоше или Сокровищнице учения в стране Уддияна. Тем не менее, говорится, что тантры непрерывно практиковались вирами и йогинами<sup>41</sup>.

Что касается обзора шести разделов мантраяны, в настоящее время они в основном представлены разъяснениями Херуки. Также шесть разделов четко разъясняются в самих тантрах $^{42}$ .

37 mig-yo-ba, Skt. acala. «Недвижимый» Один из восьми krodharaja или гневных Царей. В соответствие с Candamaharosana Tantra Владыка Будда принял гневный облик, чтобы подчинить Мару и его демоническое войско.

Будда Шакьямуни на горе Потала.

<sup>38</sup> dngos-grub, Skt. siddhi. Сиддхи означают «успех» или «достижение» Их два типа: обычные — разные сверхспособности — и высшие, то есть Пробуждение. 39 cang-lo-can, Skt. Alakavati. Это таинственное место на западе Гималаев. Rig-

dzin, skt. Vidyadhara — Держатели Веденья, существа, обретшие два вида сиддх.

<sup>40</sup> Ваджрапани, великий бодхисаттва — воплощение мощи всех Будд. Царь Индрабхути — первооткрыватель тантр Махайоги в человеческом измерении.

<sup>41</sup> Пробужденные существа, обычно невидимые для обычного человека.

<sup>42</sup> ngags kyi thog-pa dbugs dbyung drug. Автор говорит о шестиричной классификации anuttara tantra, в которой heruka tantra — один из разделов.

В частности, я должен рассказать здесь о раскрытии тантр Тары на Джамбудвипе<sup>43</sup>. В течение 300 лет, что следовали за нирваной Победителя шраваки трижды созывали Соборы в различное время<sup>44</sup>.

Кроме того, махаянские Вайпулья сутры, что сохранились в местопребываниях дэвов, нагов, якшей, гандхарвов и ракшасов, проявились позже других сутр в иных регионах Индии.

Когда такие саморожденные писания появлялись, они сразу широко распространялись, так как те, кто обнаруживали эти учения, были аскетами, реализовавшими терпение, ради раскрытия этих неизмышленных Учений<sup>45</sup>.

Около пятисот практикующих йогу ачарьев получили видения лиц Манджушри, Авалокитешвары, Майтрейи и других *йидамов*. Также было и восемь махатм, включая Ашвабхаву<sup>46</sup>. Три низших тантры — крия, чарья и йога, а также различные упая-тантры и праджня-тантры аннутараяны<sup>47</sup> проявились в тоже время и были широко распространены. Поскольку там были счастливцы, что видели Ваджрасаттву и Гухьяпати<sup>48</sup>, то это говорит о том, что в то время не было никого, кто бы не знал как достичь сиддхи.

В Бхангале на востоке царь Харичандра вместе со свитой из тысячи человек реализовал Юганадхакаю<sup>49</sup>. В Одивисе царь Маджна вместе со свитой из тысячи человек реализовал состояние Видьядхары. На западе, в Малаве царь Бходжадева вместе со свитой из тысячи человек стал невидимым. На юге, в Конкана царь Харибхадра вместе с бесчисленной свитой также стал невидимым. На протяжении ста или двухсот лет было

<sup>43</sup> dzam-bu gling, Skt. Jambudvipa. «Континент Джамбу» — обозначение для измерения людей, в частности для Индийского субконтинента. Джамбу или Джамболан (Syzygium cumini, лат.) — плодовое дерево семейства Миртовых.

<sup>44</sup> Три Собора: один — в Раджагрихе (Rajagriha), другой — в Вайшали (Vaisali), третий — в Кашмире или как некоторые говорят в Паталипутре (Pataliputra).

<sup>45</sup> В соответствие с традицией Сутры Махаяны не сразу стали распространены в человеческом измерении. Могие из этих *вайпулья* сутр или обширных рассуждений Будды были сохранены в мире богов, нагов и так далее. Постепенно эти писания стали распространяться среди людей, открывавшими их йогинами.

<sup>46</sup> ngo-bo nyid med smra'i bdag-nyid chen-po. Махатма (bdag-nyid chen-po) — великая личность. Asvabhava из Bhangala обстоятельно изложил воззрение мадхьямаки и был преданным почитателем Тары.

<sup>47</sup> То есть Отцовские и Материнские. Высшие или ануттара тантры подразделяются на Отцовские, уделяющие большее внимание *искусным средствам* (ирауа), и Материнские, уделяющие большее внимание мудрости (prajna).

<sup>48</sup> rdo-rje sems-dpa', санскр. Vajrasattva. gsang-bdag, санскр. Guhyapati или Guhyakadhipati, «Владыка Тайн», обозначение Ваджрапани.

<sup>49</sup> Тело Союза. В высших или ануттара (anuttara) тантрах так обозначается достижение Союза Средств и Мудрости.

более ста человек, достигших других сиддхи, таких как, например, сиддхи пилюль и т.д. $^{50}$ 

Тем не менее, дабы сохранить тайну, было сказано, что практика Мантра-чарьи не должна быть известна тем, кто не реализовал подлинные достижения. Но, не смотря на это, Бхатчарака Арья Тара в силу ее милосердия являла своё лицо также и тем, кто не практиковал ее садхану<sup>51</sup>.

# Защита от разнообразных угроз

Здесь я должен сослаться вкратце на истории тех, кто был её последователями.

#### 1. Защита от угрозы врагов

В Одивиссе был кшатрий, который однажды заснул в парке. А когда он проснулся, обнаружил себя окруженным тысячей вражеских вооруженных солдат. Не было у него никакой защиты. Тем не менее, он когда-то раньше слышал, что есть источник прибежища от всех шестнадцати угроз, имя которому *Тара*. Стремясь найти в ней прибежище, он прокричал её имя «Тара!» Немедленно, как только он произнёс это имя, наша Госпожа появилась в небе перед ним. Свирепым ветром, что возникал из-под ее стоп, она разметала солдат в десяти направлениях и сказала, чтобы они возвращались в свою собственную страну.

### 2. Защита от угрозы львов

Однажды некий резчик по дереву шел по лесу и столкнулся с голодной львицей, захотевшей его съесть. Зажав его в челюстях, львица возвратилась с ним к своему логову. Поскольку он испугался, то горячо взмолился Таре. Немедленно пред ним появилась женщина в юбке из листьев $^{52}$ . Она вытянула его изо рта львицы и доставила под защитой на городской рынок.

## 3. Защита от угрозы слонов

Была некая двенадцатилетняя девушка, что ходила по дремучему лесу, дабы собрать цветы. Она встретила разъяренного слона, которого звали

<sup>50</sup> Бхангала — современный Бенгал. Одивиса — современная Орисса. Малава — современная Малава на западе Индии. Конкана находится южнее Бомбея.

<sup>51</sup> grub-thabs, санскр. sadhana «средство достижения». Посредством практики медитации (sadhana) на божество и повторения мантры божества, йогин обретает видение лика (zhal-mthong) божества. Это приводит к обретению йогином действительных достижений, то есть к пробуждению дотоле спящих физических и психических сил.

<sup>52</sup> Эта форма Тары известна как Парнашавари.

Кхуни. Он схватил её своим хоботом и начинал трясти между бивнями. Тогда она произнесла святое имя Тары и взмолилась к Госпоже от всего своего сердца. Тогда слон смирился и поставил девушку, совершенно не повреддив, на высокий уступ скалы. Он салютовал ей своим хоботом и, кроме того, посадил её к себе на спину и доставил на городской рынок. Затем он сделал то же самое во дворце, храме и в воротах царского дворца. Царь подумал: «Эта девушка обладает многими достоинствами» — и решил сделать ее своей царицей.

## 4. Защита от угрозы огня

Однажды некто затаил злобу против одного домовладельца. И вот ночью его ненавистник принёс огонь к его дому. Когда он убежал, домовладелец обнаружил свой дом, охваченный пламенем. Он начал восклицать: «Тара! Увы, ох, Тара!». И немедленно над его домом оказалось превосходное темное облако и из-за дождя, что затопил его дом на морскую сажень $^{53}$ , огонь полностью прекратился.

# 5. Защита от угрозы ядовитых змей

Однажды в городе жила проститутка, которой богатый торговец даровал ожерелье из пятисот жемчужин. В полночь, желая пойти в дом торговца, она оставила свой собственный дом. Проходя вдоль дороги, она случайно задела ветвь дерева акации. Но там была ядовитая змея, что обвилась вокруг дерева в тот момент. И змея поймала её и обвилась вокруг её тела. Как только было произнесено имя нашей госпожи Тары, эта ядовитая змея была превращена в гирлянду цветов. В течение семи дней она оставалась обвитой вокруг тела, а затем змея, став белой и безвредной, оставила её и погрузилась в реку.

# 6. Защита от угрозы бандитов

В стране Гуджиратха<sup>54</sup>, в месте под названием Бхарукаччха, жил очень богатый торговец. Нагрузив много тяжелых тюков товара на тысячу верблюдов и пятьсот волов, он направился в страну Мару. Но возле дороги, по которой он приходил, в глуши находилось около тысячи бандитов. Обе стороны дороги были покрыты мясом, кровью и костями всех торговцев, что проходили там прежде и были убиты. Множество торговцев были пронзены на колах. Эти бандиты были подобны ракшасам, что едят человеческую плоть. Торговец был очень испуган и, так как у него не было никакого прибежища или защиты, он громко помолился Таре. В тот же момент, там чудесным образом проявились бесчисленные солдаты, которые были на самом деле излучениями Тары. И хотя они пре-

<sup>53 1.8288</sup> метра, санскр. *vyama* 

<sup>54</sup> Гуджиратха или современный Гуджарат на западе Индии.

следовали бандитов долгое время, не было ни убийств, ни смерти. Все следы этих бандитов исчезли из этого региона. Торговец прошел свой путь счастливо и впоследствии, когда он возвращался домой, благополучно добрался до Бхарукаччха.

## 7. Защита от угрозы тюрьмы

Был некий вор, что пробрался через небольшое отверстие в сокровищницу царя. Обнаружив полный сосуд вина, он выпил его и, опьянев, заснул. Царские слуги, обнаружив его там, схватили его. Он, связанный, был брошен в темницу и приговорён к различным мучениям. У него не было вообще никакого убежища или защиты. Но, поскольку он горячо помолился Таре, птица с пятицветным оперением спустилась с неба и освободила его от пут. Кроме того, дверь темницы открылась сама собой. Осчастливленный своим освобождением он возвратился в свою страну.

Затем во сне появилась женщина во всеразличных украшениях. И сказала: «Если ты ценишь оказанную мной доброту, то, вместе с друзьями, откажись от воровства». Поскольку она так с ним говорила, этот вор вместе с его пятьюстами друзьями отрекся от воровства и принялся вместо этого осуществлять благие деяния.

# 8. Защита от угрозы океанских волн

Было около пятиста торговцев, что направились по дороге на юг. Затем они наняли три больших судна и, взойдя на них, пошли под парусами к острову драгоценных камней. Сначала они заполнили одно судно этими драгоценными камнями, затем направились куда-то еще. Придя на остров с сандаловыми деревьями, они заполнили второе судно этим сандаловым деревом.

После этого они захотели вернуться в свою страну. Но океанский владыка богатства $^{55}$  рассердился и, наслав сильный ветер, отогнал судна на большое расстояние. И океан также стал разноцветным. В завершении, на них пошли бурные волны.

И хотя эти торговцы ежедневно молились Брахме, Вишну, Ишваре, Чандре, Сурье, Кубере и другим никакого облегчения не наступало. Веревка, что связывала корабли, была разорвана и два судна — с грузами драгоценных камней и сандалового дерева — были потеряны. Даже самое большое судно начало погружаться в море. Но на борту был один буддист-мирянин, который обратился к Таре, громко провозгласив мантру из десяти слогов 56. Тут же море стало спокойным. Судно, снова поднявшись в воде, возвратилось на Джамбудвипу всего лишь за одну ночь.

- 55 nor-bdag, санск. vasupati.
- 56 Десять слогов сердечной мантры Тары: ОМ ТАРЕ ТУТТАРЕ ТУРЕ СВАХА

Кроме того, судна с грузами драгоценных камней и сандалового дерева были пригнаны туда же ветрами, и появились там в то же самое время.

#### 9. Защита от угрозы людоедов

Был некий нищенствующий шравака<sup>57</sup>, что жил в храме в восточном направлении. Ночью же всякий монах, что шел на прогулку вокруг храма, бывал убит. Таким образом община храма постепенно уменьшалась. Однажды ночью шраманера отправился на прогулку. Безобразный людоед<sup>58</sup> черного цвета и с торчащими клыками преградил ему путь и схватил его за голову. Тот же громко воскликнул: «Пусть же та, что зовётся Тарой, защитит нас от восьми угроз!» И с соответствующими помыслами о приходе к прибежищу, шраманера громко возгласил имя «Тара!» Вслед за этим появилась Черная Богиня, держащая саблю<sup>59</sup>. После того как она стала угрожать людоеду, тот попросил прощение у шраманеры. Из-под земли он извлек железный сосуд, заполненный жемчугами и предоставил его последнему. Таким образом, всё вредоносное, что происходило в храме, было успокоено.

## 10. Защита от угрозы болезни проказы

В стране Кумаракшетра у брахманов был один Учитель, который в силу его кармы заболел проказой. Поскольку он ходил повсюду от одного человека к другому, около пятисот брахманов заразились этой страшной болезнью. Даже собственные родственники и местные врачи отказались от них. Преступив обычай ритуальной чистоты, что распространен среди брахманов, они питались объедками и ходили просить милостыню. И как-то на обочине дороги они увидели каменное изваяние Арья Тары и выказали веру в неё. И, когда эти пятьсот брахманов начали молиться ей, из руки изваяния Тары излился поток амриты и поэтому их тела очистились и они излечили проказу. Кроме того, как говорят, их тела стали чрезвычайно красивыми, подобными богам.

## 11. Защита от угрозы вреда, насылаемого посланниками Индры

Будучи богом, Индра является защитником восточного направления. И те, кто служит в качестве его посыльных, гандхарвы, являются причиной значительных проблем в силу своего влияния<sup>60</sup>. Они создают много препятствий для Учения, понося его и вызывая безумие. Вот рассказ о том, как была получена защита от них.

- 57 nyan-thos-pa. Практик хинаяны.
- 58 sha-za, санск. pisaca.
- 59 lha-mo nag-mo, санск. Kali Devi.
- 60 Бог Индра является особенным защитником (dikpala) восточной четверти мира. Он является царём гандхарвов, духов воздуха, что служат ему в качестве посланников (dhuti).

Было пятьсот шраваков бхикшу<sup>61</sup>, что медитировали в лесе в стране Матхура. Они усердствовали в правильном поведении. Но однажды посыльный Индры появился среди них. Некоторым он являлся в форме брахмана, некоторым как женщина, другим же как бхикшу. Иногда казалось, что он обладает многими другими лицами, такими как якша, свирепый лев, слон или шарабха<sup>62</sup>, что наводят страх на всех. Он пытался смутить их угрозами или же восхвалениями. Некоторые бхикшу не могли ничего вспомнить, тогда как остальные стали полностью сумасшедшими. Кроме того, некоторые из них, помутившись рассудком, стали временами петь и танцевать.

Однако среди них был один бхикшу, который понимал, что этот вред мог быть вызван проделками бхута<sup>63</sup>, и поэтому воззвал во всеуслышание: «О Тара! Защити нас от всех угроз!» Он был уверен, что от этого должно снизойти облегчение. Он также сделал надпись «Этот лес принадлежит Тара Деви», запечатав таким образом область. Когда эта угроза миновала, все присутствующие породили преданность к Тара Деви и пришли к махаяне.

#### 12. Защита от угрозы бедности

Однажды был один очень бедный брахман. На узкой дорожке он обнаружил каменное изваяние Тары и изложил ей историю о том, какой он неудачливый. Также он спросил её о том, что он должен делать. И она указала ему на землю около ступы. Она сказала: «Это твоя карма — найти сокровище». «Кроме того, твоя карма — получить еще много золотых сосудов, заполненных жемчугами и много серебряных сосудов, заполненных драгоценными камнями. Они устранят вред бедности на семь поколений».

Еще был один бедный человек, крестьянин, который горячо молился Таре и повторял её имя. Пред ним появилась женщина, одетая в листья<sup>64</sup> и сделала предсказание: «Иди на восток». Поэтому он направился на восток и, заснув на песке, был разбужен ото сна звуком колокольчиков. Он увидел зеленую лошадь, украшенную небольшими флажками, которая копала песок своим копытом. Вслед за этим лошадь быстро перебегала куда-то ещё. Он шел следом, двигаясь за лошадью, и сначала обнаружил ворота из серебра. Затем все остальные ворота были сделаны из семи других драгоценных субстанций, как то золото, хрусталь, ляпис-лазурь и прочее. Все это открылось для него. Таким образом, в одной из стран,

<sup>61</sup> Полностью посвященный монах.

<sup>62</sup> Шарабха — мифический зверь, имеющий вид льва с четырьмя крыльями.

<sup>63 &#</sup>x27;byung-po, санск. bhuta. Призраки. Обычно враждебны людям.

<sup>64</sup> Парнашавари.

называемой Патала<sup>65</sup>, он стал принцем среди асуров и нагов, живущих там, и испытал невиданное блаженство от чувственных удовольствий. Наконец, через туннель в земле, он возвратился в свою собственную страну. Сказано, что три поколения его потомков были царями.

#### 13. Защита от угрозы разлуки с друзьями

Был один брахман, у которого было большое богатство и множество друзей. Затем однажды ночью появилась лихорадка и все его близкие и все родственники, включая жену и сына, умерли. От горя он повредился умом. Ища облегчения, он направился в паломничество в Варанаси. Будучи буддистом-мирянином, он пришел в это место, дабы участвовать в большом празднестве в честь Тары. Там он услышал о величии Тары. Он помолился ей и разбросал множество цветов. По этой причине по возвращении с празднества он получил в качестве невесты дочь царя Джаячандры и впоследствии сам стал владыкой этой страны. Он воздвиг сто восемь храмов Тары и во всех проводил большие пуджи буддистов.

### 14. Защита от угрозы царского наказания

В стране, известной как Айодхья<sup>66</sup>, было некий домовладелец, который обладал большим богатством и могуществом. Затем, однажды по каким-то причинам царь страны невзлюбил этого домовладельца. Когда же тот искал встречи с царём и входил в зал, царские слуги обманывали его и отсылали прочь. Так что он бежал на Тирахути.

Однажды, когда он путешествовал по местности Кампурна, царь Айодхьи подослал к нему четырех человек, превосходивших его в силе. Они связали бедного домовладельца и привели его в Айодхью. Однако, поскольку он призвал Тару и горячо помолился ей, в результате ее благословения, когда домовладелец поставил свои ноги на дверной проем тюрьмы, он превратился в золото. Когда его бросили в камеру темницы, там пролился дождь из жемчужных ожерелий. Наконец, когда его подготовили к тому, чтобы заковать его ноги, колодка превратилась в ствол дерева манго, украшенный плодами и цветами. Все, включая царя, были изумлены. Они спросили: «Если его заслуга так велика и мы накажем его, то что произойдёт после?» Таким образом, он был выпущен и назначен министром царя.

<sup>65</sup> sa-'og, санск. patala. Нижний мир под поверхностью земли, населенный асурами и нагами, что хранят сокровища земли

<sup>66</sup> Айодхья — древний город в Индии, известный как центр паломничества. Находится в округе Файзабад в штате Уттар-Прадеш. Считается местом рождения бога Рамы и столицей легендарного царства Косала. Расположен на реке Гхагхре, считается одним из семи основных святых мест индуизма.

### 15. Защита от угрозы метеоритов

Был один упасика в стране Бхангала, который направился днём обозреть границы своей области. На обочине дороги был образ якши. Переступив его, он пошел дальше. Но якша очень рассердился на него. И вечером, когда упасика был в своем доме, двадцать один пылающий метеорит упал с неба. Однако, поскольку он призвал благородную Тару, эти пылающие языки метеоритного железа были превращены в цветы. Сам упасика, а также его жена, сын и собственность никоим образом не пострадали и метеориты возвратились на свое собственное место. Сказано, что поскольку ранее он щедро одаривал пятьсот практикующих видья-мантры<sup>67</sup>, его реализация появилась чрезвычайно быстро.

## 16. Защита от угрозы неудачливости

Был один домовладелец, который занимался торговлей в разных странах. В своей стране он захотел приобрести немного земли у царя. Итак, он передал свою собственность другу и сам направился на большом судне в море. На протяжении нескольких лет он путешествовал среди островов в море, но не достиг никакого процветания. Однажды судно, что направлялось силой ветра, подошло к острову, называвшемуся Малакха. На этом острове росли сандаловые деревья, которые он очень хотел получить. Взяв некоторые из них, он заполнил судно этим грузом и отправился прочь. В пути великая макара из рыбного рода<sup>68</sup>, что называется Маччхи, проколола корпус судна своим железным рылом. Прыгнув на доску в воде чтобы спастись, домовладелец был ведом волнами и после долгого плавания, наконец, возвратился на Джамбудвипу.

Впоследствии, его друг попытался устранить его, но по дороге был съеден тиграми и стало известно, что он погиб. В общем, домовладелец ни в чем не достигал успеха и страдал от немощности. И однажды, когда он был чрезвычайно опечален, другой друг посоветовал ему довериться Таре и молиться ей.

Затем во сне ему было сказано: «Ты должен идти на берег реки Синдху<sup>69</sup>. Там ты достигнешь желанного успеха». Он сделал всё, как было сказано, и рядом с рекой Синдху обнаружил богатство — сандаловые деревья, которые были на его судне и прежде погрузились в океан. Затем, придя на место смерти бывшего друга, он приказал: «Да достанется мне богатство, что я отдал другому!» — и получил всё утраченное. Наконец, придя

<sup>67</sup> Практики тантр. Поскольку он со щедростью одаривал этих практиков, то реализация его наступила быстро.

<sup>68</sup> chu-srin, санскр. makara, морское чудовище.

<sup>69</sup> Река в Индии.

в свою страну, он предложил царю небольшую часть своего сандала и царь отдал под его власть пять главных городов.

# Явления Тары в Бодхгае

 ${f T}$ акже говорится, что позже Тара предостерегала Сиддху Нагарджуну и дважды защищала Чандрогомина от угрозы воды $^{70}$ . Она защищала многих ученых мужей от угрозы огня и многих уважаемых кальянамитр от угрозы змей. Существуют бесчисленные легенды о её чудесах, подобные тем, что можно найти в устных наставлениях, открытых ачарье Лодо Тенпа $^{71}$ 

Например, в Ваджрасане был один нищенствующий шравака<sup>72</sup>. В летний сезон во время спора с махаянистами он сотворил магическую иллюзию, что река Найраджана, более известная в просторечии как Палгу, разлилась. Так что они (махаянисты) обнаружили себя, уносимыми потоками воды. И хотя это не причинило им особого вреда, они подумали: «Тара защитит нас от угрозы этого потока!» и воззвали: «Тара! Тара!» В то время во внешнем дворе Ваджрасаны было деревянное изваяние Тары. Богиня проявилась (в этом облике) и обратилась к ним: «Вы не вспоминали меня прежде, а сейчас зовете! Разве это правильно?» Однако поток начал стихать. Впоследствии это изваяние стало известно как «Тара, (усмиряющая) стремнину»<sup>73</sup>

Также в другое время в Ваджрасане одна старуха воздвигла алтарную для Тары, где наша Госпожа являла свой лик в видениях. Когда возведение было закончено, женщина осознала, что алтарная расположена задней стеной к храму Махабодхи. Считая, что это не хорошо, она расстроилась. Тогда образ обратился к ней, говоря: «Если ты несчастлива, то должна посмотреть на Махабодхи». Она сказал так и тогда и облик и двери алтарной стали видны из Махабодхи<sup>74</sup>. Впоследствии этот облик стал известен как «Тара, меняющая облик».

И еще во времена царя Дхармапалы было каменное изваяние Тары, расположенное перед источником на северо-востоке Ваджрасаны, где бхикшу брали воду. Однажды нищенствующие шраваки из Сингхалы сожгли в огне множество тантр, принадлежащих мантраяне<sup>75</sup>. Кроме

70 Чандрогомин написал знаменитый гимн Tape Aryastamahabhayottara Tara Stava 71 blo-gros bstan-pa

- 72 rdo-rje gdan, Skt. Vajrasana. Нынешняя Бодхгая.
- 73 chu klung sgrol-ma
- 74 Говориться, что и изображение, и алтарная развернулись к храму Махабодхи.
- 75 Это были хинаянистские монахи с Шри Ланки (Singhala), считавшие мантраяну вымышленным учением.

того они разрушили большое серебряное изваяние Херуки, чтобы получить денег. Согласно ачарье Буддхашриджняне так как эти шраваки с Сингхаладвипы нанесли такой большой ущерб, они должны были понести наказание от царя. Однако один из этих нищенствующих бхикшу, придя к этому изваянию Тары, взмолился: «Пожалуйста, защити меня от угрозы царского наказания!» Так он молился и изваяние обратилось к нему, говоря: «Ты не помнил обо мне, когда у тебя было свободное время. Так что ж ты вспомнил обо мне сейчас?» И снова облик заговорил: «Иди и спрячься в реке». Но так как в это время воды в реке было очень мало, она не смогла полностью скрыть его тело. Поэтому, когда царские люди задумали искать его, они выловили его из воды. Тем не менее, ночью он смог убежать и удалиться на восток. Однако во время следующего празднества двери боковой комнаты над храмом Ваджрасаны не открывались. Но когда призвали этого бхикшу из Сингхалы, двери открылись сами собой. Царь был восхищен и поэтому снабдил этого бхикшу всеразличной снедью.

Вдобавок ко всему этому — до ачарьи Нагарджуны было около пяти тысяч человек, достигших сиддхи, полагаясь на видьямантры Тары. Кроме того говориться, что во времена самого Нагарджуны также появилось около пяти тысяч таких людей.

# История линии тантры Тары

**▼** то же до исторических деталей этой тантры: На востоке, в Бхангале  ${f 1}$ был один человек по имени Хаяпала — правраджака-бхикшу $^{76}$ , овладевший Трипитакой. Сначала он распространял махаяну и был очень ей предан. Известно, что внимательно слушая ачарьев, он сам стал очень учен. Затем пришел некто по имени Гухьяшила<sup>77</sup> — брахман, узревший лик Ваджрапани. От него он получил посвящение тантры Тары и также все основные и дополнительные наставления. В то время хотя он и учил некоторым разделам этой тантры в месте видьямантрадхар<sup>78</sup>, строфы этой тантры были еще не полны и он их не записывал. В последствие этот ачарья, так как он медитировал с однонаправленной концентрацией, обрел риддхи<sup>79</sup>. Отправившись в ваджрапитху Уддияну<sup>80</sup> он извлек из владений дакини коренную и разъясняющие тантры, озаглавленные как Tarevisvakarmabhava Tantra, Ваджрапани Парамагухья Тантра и Herukotpatti Tantra. В стране Трипура он построил храм в дремучем лесу и пребывал там. Обычных существ он учил краткой версии Праджняпарамиты. Опираясь на видьямантру Тары, он собрал под своим влиянием пять царей востока. Все они развили веру в Три Драгоценности. Кроме того, он собрал под своим влиянием божеств, таких как Ума Деви и Девараджа Прахарша. Они все делали ему подношения.

Опираясь на видьямантру Ачалы, он обрел сиддхи и в окрестности диаметром в двенадцать больших лиг создал видения драгоценных деревьев, стен, дворцов, богов и богинь и т.д. Опираясь на видьямантру Ваджрапани, он уничтожил около пятьсот ненавистников учения Будды. Многие годы он обучал дхарме Парамит<sup>81</sup>. Затем силой видьямантры Херуки он тайно отправился на небеса и в телесном облике отправился в Алакавати<sup>82</sup>.

Что же касается учеников, которых он учил тайной мантре, то был только ачарья Хаягоша. На самом деле его деяния были весьма схожи с деяниями драгоценного ачарьи, о котором говорилось выше. Исполнив

<sup>76</sup> Человек, взявший начальные монашеские обеты.

<sup>77</sup> gsang-ba ngang-tshul. Тайная дисциплина.

<sup>78</sup> rig shgags 'dzin, Skt. Vidyamantradhara. Практикующие тайную мантру, тантрики.

<sup>79</sup> rdzu-'phrul, Skt. riddhi. Сверхспособности

<sup>80</sup> o-rgyan rdo-rje gnas, Skt. Ûddiyana Vajrapitha. Ваджрное место Уддияны, земля дакини, теперь отождествляемая с долиной Сват в Пакистане.

<sup>81</sup> То есть Махаяне.

<sup>82</sup> lcang-lo-can, Skt. Alakavati. Чистая земля Ваджрапани

садхану Кродхараджи Хаягривы, он отправился в мир ракшасов, не оставив физического тела.

Эти два ачарьи — современники брахмана Сарахи. Что касается ачарьи Сарахи, то Арья Нагарджуна испросил четыре тантры у него. Ачарья Нагарджуна практиковал все видья-мантры и разъяснил их Арьядеве. Тот в свою очередь наставил младшего Рахулабхадру. Этот ачарья, происходивший из касты шудр, принял начальные монашеские обеты. Он овладел пятью науками<sup>83</sup> и стал знатоком всех питак хинаяны и махаяны. Скатав все тексты Арья Нагарджуны в один сверток, чтобы путешествовать по дороге, он, говорят, сам составил определенные тексты, которым учил Ашмагарбху. В дебатах он победил тиртика по имени Чандраварма и утвердил его в буддистских учениях. Кроме того он дебатировал со многими шраваками, победил их и утвердил на пути махаяны. Кроме того, он опирался на видьямантру Тары. Исполнив садхану якшинь, он извлек из-под земли сокровища. Более того, говорят, он был способен доставлять средства к существованию около тысячи монахинь, живших в лесу. В конце в стране Динкота, он вышел за пределы тела.

Иснова в соответствии с Дрелпа Циксал<sup>84</sup>: «В присутствии Нагарджуны и Рахулабхадры Арьядева дал наставления». Рахула-бхадра, о котором говорится, никто иной, как он. Отождествлять его с великим брахманом Сарахой было бы ошибкой. Так что тома, принадлежащие вышеописанной линии, сохранились в полноте и наша линия несомненна. Он наставил ачарью Джваласешпа<sup>85</sup>, который в свою очередь наставил Дхармабхадрапалу из Кашмира. Последний наставил Нагамитру. Их истории будут рассказаны сейчас. Нагамитра наставил Сурьягупту и так далее.

Что до Сурьягупты, он родился в Кашмире и в течение семи периодов его жизни<sup>86</sup> был садхакой Тары. Он был человеком острого ума и стал сведущим во всех науках. Он отправился в Мадхьядешу и, получив начальные монашеские обеты, последовал системе Нагарджуны и стал сведущим во всех сутрах Махаяны. У ачарьи Нагамитры он испросил посвящение в практику Тары. Вообще он известен тем, что стал сведущ во всех ста восьми Тантрах Тары. Этот ачарья практиковал садхану, которая основана на Тара Эвишвакармабхава Тантре, и, говорится, он

<sup>83</sup> rig-gnas lnga — 5 наук. "Пять больших наук" — это грамматика, логика, медицина, искусство, буддистская философия. "Пять малых наук" — это поэзия, музыка и драматическое искусство, астрология и словесность.

<sup>84 &#</sup>x27;grel-pa tshig gsal.

<sup>85</sup> Предположительное написание имени.

<sup>86</sup> Индийская астрология подразделяет жизнь человека на семь периодов, каждый контролируется одной из планет.

составил около тридцати текстов, таких как Мандалавидхи $^{87}$  и так далее. Этот ачарья был современником Чандрогомина. Ныне существует обширный гимн-восхваление, защищающее от восьми угроз $^{88}$ , но автор его — другой Сурьягупта. Следует признать, что больше ничего не было составлено этим ачарьей. Все его главные последователи стали сведущими учеными.

Также и в других местах появились бесчисленные ачарьи, реализовавшие видьямантру Тары. Все эти сведущие ученые дали наставления Дханамитре. Он в свою очередь наставлял Татхагатамитру, который наставлял Джнянамитру из Сингхаладвипы. Последний наставлял Шиларакшиту, который был современником Лалитаваджры. Итак, в этот поздний период говорится, что благодаря последовательности этих ачарьев, линия осталась непрерывной.

# История восьми ачарьев

Как восемь ачарьев были защищены от восьми угроз: Некогда на юге Индии жил аскет по имени Дигварма, бывший великим питакадхарой<sup>89</sup>. Он реализовал видьямантры, содержавшиеся в тантрах Тары и Ямантаки. В стране Видарбха, что на юге, он дебатировал с брахманом — ачарьей тиртиков по имени Гапурила. Так как он переспорил тиртиков, буддисты приняли всех их в сферу своей активности. Однако, когда ачарья учил Дхарме бхикшу в вихаре, пришли тиртики и подожгли это место. Но так как этот ачарья горячо взмолился к Бхаттараке<sup>90</sup>, наша Госпожа сама появилась в небе и с небес излился поток воды, затушивший огонь.

Также был ачарья по имени *Ямарасимха*. Он был секретарем царя и стал монахом. Кроме того он был абхидхармавадином<sup>91</sup> и хинаяны и махаяны. Полагаясь на тантру Тары, он избрал её личным божеством медитации. Обосновавшись в Малаве<sup>92</sup>, что на западе, он пребывал там. Он учил абхидхарме около пятисот учеников. Говорится, что он жил там двадцать четыре года. В это время он был окружен сотней людей с чистым умом, которых он наставлял в абхидхарме. Тогда был нагараджа

<sup>87</sup> dkyil-'khor cho-ga, Skt. mandalavidhi. Ритуал мандалы.

<sup>88</sup> Сурьягупта составил гимн-восхваление двадцать одной Тары.

<sup>89</sup> pitakadhara — «держатель Питаки» — знаток собрания писаний Будды.

<sup>90</sup> je-btsun-ma, Skt. bhattaraka. , Госпожа, Досточтимая.

<sup>91</sup> mngon-pa smra-ba, Skt. abhidharmavadin. Тот, кто излагает абхидхарму.

<sup>92</sup> Малва (также Мальва или Малава)— регион в Северной Индии, расположенный на одноимённом вулканическом плато в западной части штата Мадхья-Прадеш.

(царь нагов) по имени Лалита, приверженный темной стороне<sup>93</sup>. В гневе он наслал неодолимый и ужасный ливень. И из-за ливневой воды река Ямуна вышла из берегов. Жилью ачарьи как и множеству городов грозило быть смытыми потоком. Но так как этот ачарья горячо взмолился к Бхаттараке Таре, речной поток свернул направо, оставив в стороне жилье ачарьи вместе с городом Утаджаяна. В конце, когда этот огромный поток двинулся дальше, воды пришли в место проживания самого нага и город тюрков. Вновь с уважением к ачарье, Тара повелела, говоря: «Уничтожь их трактатами, четко проясняющими смысл»<sup>94</sup>. Так он составил Амаракошу<sup>95</sup>. Кроме того доныне эти трактаты — внешние и внутренние — были распространены очень широко. Царь, у которого он был секретарем, был известен как Викрамадитья.

Также когда-то был ачарья по имени Девасимха, живший как буддистмирянин. Он стал очень сведущ в сутрах хинаяны и махаяны, а также в абхидхарме. Кроме того, он стал Гуру царя страны Кашмир, известного как Шрихаршадева. Как дхармавадин или проповедник Дхармы в Кашмире, Лахоре и Мару он развил веру в различных царях, домохозяевах и брахманах, и воздвиг около пятиста буддистских храмов. Он учил многим учениям множество людей в Гаджани<sup>96</sup>, стране близкой к Кашмиру, что привело к угасанию среди персов и турок определенных популярных обычаев<sup>97</sup>. За что один царь схватил его. «Ты должен принять прибежище в Трех Драгоценностях. Эти обычаи млеччхов<sup>98</sup> — не хороши. Если ты не выберешь это — можешь убить меня» — так ачарья увещевал царя. «Кроме того в этой жизни нет другого источника Прибежища кроме Трех Драгоценностей». Так как он говорил подобным образом, его заковали в железные кандалы и немедленно бросили в темницу. Но так как ачарья молился Тара Деви, бывшей его личным божеством медитации, железные кандалы превратились в сплетения цветов. Богини вызвали в темнице огромный дождь из цветов и сандалового порошка. Так как громкие звуки музыки раздавались из темницы, турецкий царь сам пошел посмотреть, что случилось. Он увидел, что ачарья освобожден от железных оков. И хотя стража вновь надела оковы на ачарью, они превратились в гирлянду цветов. И так повторялось семь раз. Так как он сам видел эти чудеса, царь выбрал ачарью своим пуджа-

<sup>93</sup> пад phyogs. Темная сторона — как в звездных войнах:) — силы зла, в частности препятствующие распространению Дхармы

<sup>94</sup> mngon-par brjod kyi bstan-bcos, Skt. avadana.

<sup>95 &#</sup>x27;chi-med mdzod.

<sup>96</sup> Газни (Gazni), Тюркское царство на границе с Индией.

<sup>97</sup> Имеется ввиду ритуальное убийство животных.

<sup>98</sup> Мlессћа — мусульмане.

ри<sup>99</sup>. Но так как он не мог распространять там святую Дхарму, то решил вернуться в Кашмир.

Также был великий ачарья из вайбхашиков по имени *Сангхамитра*. Во сне он увидел синюю богиню в присутствии Махамуни и его окружения<sup>100</sup>. Она сказала: «Тебе хорошо бы изучать махаяну». Поэтому он отправился в Кашмир и выслушал много систем Учения сутр и мантр, относящихся к махаяне. Однако даже хотя он принял Бхаттарака Тару как свое божество медитации, он так и не постиг предмет слушанья Праджняпарамиты. Тем не менее, он слышал, что в Мадхьядеше<sup>101</sup> есть ачарья по имени Тарасана, который может объяснить ему Праджняпарамиту. По дороге в Мадхьядешу его схватили бандиты. Так как была нужна теплая кровь, чтобы сделать пуджу богине Дурге, они сказали: «Давайте возьмем его!» Они повели его в святилище Дурги, больше похожее на место кремации. Но так как он горячо взмолился к Бхаттараке Таре, образ богини Дурги сам собой раскололся на множество кусков. Испугавшись, бандиты разбежались и ачарья освободился.

Еще был однажды один ачарья *Субхакирти*, великий винаядхара<sup>102</sup>. Вместе с тем он полагался на Тантру Тары и принял её как личное божество медитации<sup>103</sup>. Однажды он отправился из Мадхьядешы на запад и там на горе воздвиг вихару. Благодаря учению Дхармы он взрастил бессчетные группы бхикшу. Однако там было множество бродячих банд гарлоков<sup>104</sup>, один из которых сказал об обривших голову и носящих оранжевые одеяния: «Те, кто могут повредить нам, должны быть уничтожены!» И когда он пришел с армией, включавшей около трехсот слонов, бхикшу взмолились к Таре. Богиня сказала им: «Вы должны разбрызгать воду в том направлении, откуда пойдет армия». Они так и сделали и все те огромные слоны преисполнились страхом и ужасом, так что гарлоки не смогли ими управлять. Таким образом, все пришло к тому, что они вернулись к своим местам обитания.

<sup>99</sup> mchod-gnas, Skt. pujari. Тот, кто делает пуджи для царя.

<sup>100</sup> Синяя богиня (lha-mo sngon-mo) — это форма Тары. Великий мудрец — эпитет Будды Шакьямуни.

<sup>101</sup> Мадхьядеша (санскр. — "Срединная страна") — одна из основных территориальных единиц Древней и ранней средневековой Индии. По традиции Индия делилась на Северную (Уттарапатха), Срединную (Мадхьядеша), Западную (Апаранта), Восточную (Прачья) и Южную (Дакшинапатха) страны. Мадхьядеша располагалась в районе Джамна-Гангского двуречья. Здесь находились знаменитые города: Индрапрастха, Матхура, Тханесар, Канаудж и так далее.

<sup>102 &#</sup>x27;dul 'dzin, Skt. vinayadhara. Знаток Винайи.

<sup>103</sup> thugs-dam, Skt. cittasamaya. «Обет ума»

<sup>104</sup> Название одного из тюркских племен.

Еще был однажды один ачарья по имени *Буддхадаса*, выбранный упадхьяей Дханапури<sup>105</sup>. Из-за какого-то колдовства в пустой деревне по соседству появились логова множества тигров. Когда этот ачарья попросил рассказать об этом, те, кто остались в окрестности, поведали ему: «Каждый день тигры съедают множество людей. А что уж говорить о других меньших существах?» Великое сострадание возникло в ачарье и он отправился по дороге в деревню. Тигры направились к нему, но так как он молился Таре и разбрызгивал воду, повторяя её мантру, все эти разъяренные тигры были усмирены. Их сердца успокоились и в дальнейшем они более не вредили живым существам. Так как они более никого не убивали ради еды, то умерли, и пролился огромный дождь из цветов, что указывало на перерождение среди богов.

Также был однажды один ачарья по имени *Трирамнадаса*, ставший последователем ачарьи Дигнаги. Он учил дхарме в стране Дивиса<sup>106</sup> на востоке и оставался там некоторое время. Однажды огромный ядовитый змей вышел из океана и съел много слонов и людей. Когда он появился возле города Уткала, ачарья увидел, что он может повредить бесчисленному количеству людей. Поэтому он горячо взмолился к Таре и разбросал семена белой горчицы, повторяя мантру Тары. «Эта наша земля, о Ананта<sup>107</sup>, предназначена для всеобщего блага. Поэтому тебе нужно уйти и вернуться в твой восхитительный нижний мир». Когда ачарья сказал ему так, змей развернулся и, спустившись по Ганге, исчез в океане.

Кроме того, был однажды один ачарья по имени Джнянадева, последователь Шантидевы. Он долгое время жил в стране Тримала<sup>108</sup> на юге Индии, где был углублен и в изучение, и в преподавание Дхармы. В конце ему сказали: «Теперь ты должен оправиться медитировать в снежные Гималаи». Отправившись на север, он приносил благо существам в стране Тирахути. В это время в маленькой деревне племени Тхару<sup>109</sup> на окраине страны был злой дух — проявление ракшаса<sup>110</sup>. Этот дух убивал всех, начиная с главы окрестности и кончая работниками в полях. В тот же день ачарья подошел к деревне и мстительный ветала<sup>111</sup> появил-

<sup>105</sup> Главе вихары или монастыря дается титул «upadhyaya».

<sup>106</sup> Одивиса — это нынешняя Орисса на восточном побережье Индии.

<sup>107</sup> Видимо сокращение от Ананта-шеша (санскр. «бесконечный Шеша») — змей, царь всех нагов.

<sup>108</sup> Тримала (var. Dravida, Dramila) — это современный Тамилнаду.

<sup>109</sup> Тхару — народность, населяющая тераи («влажная земля» или «предгорье» на персидском) вдоль границы между Индией и Непалом.

<sup>110</sup> srin-po, Skt. raksasa. Меняющий облик демон-людоед.

<sup>111</sup> ro-langs, Skt. vetala. Существо подобное зомби, мертвяк.

ся перед ним. Ачарья, повторяя мантру Тары, кинул свою килаю<sup>112</sup>. Он пробил голову веталы, беспомощно павшего на спину. Ачарья вошел в деревню и, так как он молился Таре, великий дождь амриты низошел с небес, исцеляя умирающих от этого бедствия. Никто больше в деревне не умирал от воздействия духов.

# Те, кто реализовали восемь волшебных способностей

То касается историй о сиддхах, что реализовали восемь магических достижений<sup>113</sup>, они таковы. Был монах, выбравший Тару своим божеством медитации. Он отправился собирать подаяние, чтобы воздвигнуть вихару. Один брахман поднес ему пинту<sup>114</sup> глистогонного лекарства и в храме Тары поблизости он сделал из него пилюли. Остаток он выложил на солнце и тогда ветер принес пыль из золота и трав. Из этого порошка он также сделал пилюлю. И когда он повторял мантры, огонь начал гореть в центре этой пилюли. Впоследствии он носил её на теле. Трижды, когда он думал о небесном граде Траятримша дева<sup>115</sup>, он на самом деле перемещался туда. Двенадцать лет он оставался среди богов.

Также когда-то был крестьянин, выбравший Тару своим божеством медитации. Он копнул землю и крикнул «Пху! Пху!» и врата подземного царства Паталы открылись сами собой. Вступив в местопребывание нагов, он выпил амриты, найденной там. Так его тело стало подобным радуге.

В другое время йогини, жившая на кладбище, в сумерках двадцать девятого дня сожгла множество трупов. Когда она повторяла мантру Тары, свет и копоть изошли из центра костра. Намазавшись мазью (сделанной из пепла), она стала невидимой для окружавших её друзей.

Также некогда жил буддист-мирянин, выбравший Тару своим божеством медитации. Вместе с друзьями он отправился на кладбище. Ветала, живший там, попытался напугать его, изрыгая изо рта бушующее пламя.

<sup>112</sup> phur-bu, Skt. kilaya. Трехгранный кинжал, используемый тантристами.

<sup>113</sup> Восемь обычных сиддхи описываются так: 1) khadga-siddhi: неуязвимость для меча; 2) anjana-siddhi: ясновидение как у богов и нагов при применении магических мазей для глаз; 3) padalepa-siddhi: мгновенное перемещения на лигу; 4) antardhana-siddhi: невидимость; 5) rasayana-siddhi: приготовления эликсира омоложения и долголетия; 6) khecara-siddhi: полеты в небе; 7) pindarupa-siddhi: приготовление магических пилюль; 8) patala-siddhi: власть над духами из подземных миров.

<sup>114</sup> bre, Skt. drona. Приблизительно пол-литра.

<sup>115</sup> Trayatrimsa deva — тридцать три бога сферы желаний.

Друзья этого человека испугались и убежали. Но кальянамитра 116 вспомнил Тару и вскарабкался на развилку ближайшего дерева. Тогда дерево превратилось в создание с тремя руками, тремя ногами и тремя головами. Одной рукой и ногой оно охватило океан, другими достигло центра земли и гор, и третьими искусно достигло центра небес. Каждое из трех лиц спросило его: «О, великий Вира (герой), что мне сделать для тебя?» «Дорогой небес отправляйся в место девов, дорогой Паталы — в место асуров и дорогой океана — в место нагов» — сказал он. «Когда я скажу, что хочу что-либо из этих мест, немедленно выполняй. Недалекий садхака не попросил бы этого. Принеси мне дар — сокровище драгоценных камней». «Ну, тогда я отправлюсь в синие горы и испрошу это» — ответило оно. Мгновенно оно отправилось туда и вернулось с сокровищем драгоценных камней и положило его перед ним. Говорят, что этот кальянамитра испытал большее удовольствие, чем могущественный царь за всю свою жизнь.

Еще некогда был садхака Тары. Он сел около корней дерева бимба<sup>117</sup> и повторял мантры. Однажды ранним утром он увидел перед собой узкую тропинку, которой прежде не было. Он вступил на неё и пошел дальше. Когда стало смеркаться, он оказался посреди прекрасного леса, где увидел золотой дом. Когда он вошел, его встретила якшини Кали, что прислуживала якше Натакубере<sup>118</sup>. На ней были все виды украшений, а тело её было неопределенного цвета. Она обратилась к нему: «О садхака, раз ты пришел сюда, то должен принять эликсир» — и она дала ему в руки сосуд с амритой. Он оставался там месяц, вкушая эликсир, и так его тело стало свободным от смерти и перерождения.

Опять же, когда-то был преданный упасика, выбравший Тару своим божеством медитации. Когда он путешествовал по дороге, он нашел меч из магнитного железа. Продолжая идти дальше, он повторял мантру Тары и из меча пошел дым. Опять же он повторил мантру и он перестал гореть. После этого он был в состоянии путешествовать в любые места, какие душа пожелает. Соответственно, каждый день он отправлялся в различные сферы дэвов, нагов и амануши<sup>119</sup>. В каждом из этих мест, он получал различные виды особой пищи, которые он подносил Сангхе. После многих лет он удалился в мир Видьядхар.

<sup>116</sup> dge-ba'i bshes-gnyen, Skt. kalyanamitra. Благой духовный друг.

<sup>117</sup> Бимба — Coccinia grandis или Momordica Monadelpha, растение приносящее ярко-красные плоды в виде тыквы горлянки, с которыми часто сравниваются губы красивой девушки.

<sup>118</sup> Хранитель севера и бог богатства, повелитель якшей, киннаров и гухьяков.

<sup>119</sup> Сверхлюди, супермены.

Еще был один бхикшу, который три года делал обхождение храма Тары. В силу его великой щедрости к Сангхе, эликсир низошел с неба, как поток молока. Испив эликсира, он стал свободен от старости. Он жил около трехсот лет и, говорится, что в течение всего этого периода он выглядел на шестъдесят.

Также некогда жил буддист-мирянин, который жил в храме Тары и постоянно ей молился. Однажды, когда он простирался пред стопами изваяния Тары, у нее под ногами внезапно появился каменный сосуд. Из этого неисчерпаемого сосуда он получал любую пищу, какую бы ни пожелал. Таким образом он тридцать лет кормил около пятисот бхикшу.

# История махасиддхов

Со времён, когда благородный Нагарджуна покинул своё тело, и до времени, когда появился царь Дхармапала, было пятьсот человек, обретших магические способности, полагаясь на Тару. На самом деле все они полагались на Таре-вишва-карма-бхава Тантру и, говорится, что было много и других таких сиддхов. Именно они ответственны за распространение тантр Тары. Говорилось, что после Царя Дхармапалы было некоторое уменьшение (популярности этих тантр) в связи с призывами некоторых бхикшу питакадхар<sup>120</sup>, живших во дворце царя. Ясно, что это было после того, как Будхаджняна оставил свое тело. В дальнейшем в царстве Апарантака тома тайной мантры появились везде, где было Учение и его изучение.

Их очень точно выверяли, а отдельные наставления, принадлежащие к этим тантрам, изучались очень тщательно. Как и раньше тайные мантры хранились в тайне и люди не видели, как их практикуют. Однако, тантры махайоги — их изучение, объяснение и медитация — распространились в мире очень широко. Когда их собрали вместе, они были запечатаны ваджрными словами: «Они подлежат пространному разъяснению. Однако, там, где имеются слова с очень тайным смыслом, которые противоречат (основному учению), то они не должны отныне разъясняться вовсе». Так и было объявлено.

Некоторые фрагменты «Шри Херука-тантры», а также некоторые разделы таких великих тантр, как «Махакала», «Таревишва-кармабхава», «Чанда кродха», «Чатурпитха», «Кармамала» и так далее, были открыты сиддхами. Говорят, что это относится также к примерно пятистам фрагментам тантр; хотя обычно принято говорить, что их было около тысячи. Эти тексты, которых было так много, были собраны вместе и

помещены в восемь больших золотых ларцов. Последние в свою очередь были помещены в сосуды, сделанные из семи различных видов драгоценных материалов, как то: сосуд из серебра и так далее. Затем всё это было сокрыто на великом кладбище Ситавана<sup>121</sup>. Говорят, что в те времена изучение и толкование любой из этих тантр было прервано.

Что касается того, как они распространялись впоследствии: в те времена, когда ачарья *Тилопа* ещё не обрёл реализации, он обитал у одной вихары на востоке. Когда он там жил, из-под трона изображения Муниндры вновь и вновь вырывались лучи света. И при этом он также слышал звуки музыки. Начав копать землю в том месте, он извлёк тантру Тары. Но в то время он не обрёл того, что искал. Впоследствии, когда он отправился в страну Уддияну, расположенную в западном направлении, он встретил там женщину бледно-зеленого цвета, обладающую всеми признаками Дакини. Она показала ему определенные символы, которые объяснялись в тантре<sup>122</sup>, и ачарья ответил символическими знаками. Благодаря тому, что он ублажил её, она превратилась в Тару Дэви. Она благословила его ум и даровала посвящение.

Тилопа преподал тантру Тары ачарье Наропе. Тот, в свою очередь, изложил её Домбипе, Канакашри, Кандхапе и Тхакки-нагнапе. Кушаламладший испросил её у Домбипы. Аситагхана испросил её у последнего, а Джнянамитра слушал её от Аситагханы. От него же слушал её и махасиддха Шантигупта. Собственные наши три Гуру получили её от Шантигупты. Кроме того, Лилаваджра испросил эту тантру у Тилопы. Рахулагупта получил её также от Лилаваджры и, в свою очередь, передал её Атише, испросившему её у него. Мадхьямасиддха испросил её у последнего, а Харашримитра получил её от Мадхьямасиддхи. Затем объяснение передавалось в следующей последовательности: Сангашри, Ратнадхваджа, Найякашри, Дхармашри, Шакьяракшита, Суджата, Буддхашрибхадра, Джняна-ратна, Ратигупта и, наконец, Махачарья Шантигупта. Кроме того, он получил объяснение этой Тантры через Кандхапу, Прикапу, Дхупираджу Харибханджапу и Аситагхану. Говорят, что он также получал эту тантру через Нанакашри, Локапрадху, Дхармодайяшанти и так далее. Тхакки-нагнапа объяснял её Мандирапале. Тем временем много различных линий передачи распространялись подобным же образом. Впоследствии они были собраны вместе махасиддхой Шантигуптой. И широко распространялись вплоть до настоящего времени.

<sup>121 «</sup>Кладбище Прохладной рощи», священное кладбище рядом с Бодхгаей.

<sup>122</sup> Тайный символический язык, которым изъяснялись тантрики, чтобы опознать своих. Объясняется в разных тантрах.

Среди представителей этих линий передачи есть такие личности, история которых несколько отличается, и это следует знать. Не останавливаясь здесь подробно на этом, я поясню немного.

**Что касается Канакашри**, то он родился в Магадхе и принял посвящение правраджьи от приверженца Курукуллы. В Викрамашиле он стал весьма сведущ во всех сутрах, мантрах и науках. В Бхангале он получил посвящение в Гухьясамаджу от пандиты по имени Дхармамитра. В течение семи лет он практиковал медитацию и чтение мантр, но никаких признаков успеха не наблюдалось. Прервав свою практику медитации, он жил, где вздумается. Однажды вечером во сне он получил предсказание от какой-то женщины: «Иди и предстань перед Шри Наропой!»

Таким образом, он попросил у Наропы посвящение в Чакрасамвару и в результате само собой возникло наивысшее самадхи. Когда он беспрерывно медитировал в течение шести месяцев, у него возникло видение лика Чакрасамвары<sup>123</sup>. После этого он опирался на великого Наропу в качестве своего Гуру в течение семи лет и слушал бесчисленные тантры. В частности, он стал исключительно сведущ в таких тантрах, как «Чакрасамвара», «Чатурпитха», «Таре-вишва-карма-бхава». В Магадхе, во времена правления царя Нейяпалы, он состязался в магии с человеком по имени Кхасамадэва, последователем Ишвары. Этот тиртика волшебством создал в небе мандалу длиной с сажень и поместил в неё сосуд. Разбросав белую горчицу, ачарья смог разрушить мандалу и сосуд упал на землю. Затем ачарья поместил на небе изображение Тары высотой с пальму. Без согласия ачарьи тиртика не смог спустить с неба изображение, используя такие методы, как огненные стрелы и мантры тиртиков. Впоследствии царь пригласил этого ачарью, который был известен как тантрадхара, в Викрамашилу. Здесь он имел видение лика Тары. Опираясь на видьямантру Тары, он совершил ритуал кармайоги, чтобы собрать под своей властью всех близких и дальних. Говорят, что восемь раз он улаживал большие ссоры.

**Что касается Кхандхапы**: был однажды один буддийский йогин, оказавшийся очень тупым. От высокочтимого Наропы от получил посвящение и благословение на «Таревишвакармабхава-тантру». Он созерцал Херуку и девять божеств этой тантры. Практикуя эту садхану двенадцать лет, он увидел лики Херуки и Тары, вследствие чего достиг сиддхи. Он мог в одно мгновение проделать путь в сотню йоджан. В те времена в городе Дели жил тюркский царь, который строил себе новый величественный дворец. Этот ачарья прибыл туда и, разложив своё ста-123 Виденье лика божества — высший признак осуществления садханы, обозначающий достижение сиддхи.

рое одеяние, сел поблизости. Когда этот дворец был закончен, ачарья изорвал на клочки своё старое одеяние, и вследствие этого развалился и дворец. Три раза всё повторялось точно таким же образом. Царь, услышав об этом, пригласил ачарью и простёрся пред его ногами. Ачарья заставил царя дать четыре обещания: 1. Не причинять никакого вреда храмам буддистов. 2. Жители дворца не будут отнимать жизни других существ. 3. Делать пуджу правраджьякам.

4. Каждый день совершать простирания, повторяя имя Будды.

Поскольку старое изношенное одеяние называется «кхандхари», этого ачарью впоследствии стали называть сиддха Кхандхапа. В течение долгого времени он осуществлял помощь живым существам и, наконец, в этом самом теле отправился на небеса.

Далее, что касается Тхакки-нагнапы: Значение слова «тхакки» — «те, кто зарабатывают на жизнь посредством различного мошенничества». Говорят, что он был из семьи низшей касты, жившей в приграничной области. А «нагна» означает «великое имя» или «великая сила». Среди племени Тхакки он был человеком, обладавшим исключительно сильным телом, и в соответствии с этим получил своё имя. Кроме того, он вёл жизнь йогина. Испросив учение Хеваджры у ученика Нарамуничандры, он практиковал однонаправленное созерцание в течение пятнадцати лет на горе, называемой Нила, расположенной на юге. Однако никаких признаков реализации не появлялось, и он дал обет реализовать сиддхи в другой жизни. После этого он спрыгнул с высокого обрыва. Но его тело не получило никаких повреждений. С неба раздался голос, повелевавший ему: «Ты должен следовать за Наропой». После чего он пребывал у ног Наропы. Поскольку он умолял дать ему посвящение Хеваджры, Наропа сказал: «Ты не достигнешь реализации Хеваджры. Вместо этого тебе нужно созерцать Чакрасамвару и поэтому ты должен принять посвящение Самвары». Отвечая Высокочтимому Наропе, он сказал: «Что касается посвящения Чакрасамвары, то оно очень трудное. Для этого нужно в восемь раз больше всего, чем это требуется для любой другой мандалы. Сейчас у меня ничего этого нет. Поскольку я не силён умом, я не в состоянии слушать с самого начала такую обширную тантру». Так как он высказался таким образом, Наропа дал ему посвящение на практику Тары и он получил эту тантру. Тем не менее, он по ошибке получил ещё в полном объёме все наставления Самвара-майтхуны 124, и, поскольку он однонаправленно созерцал это, то достиг высших сиддхи. После чего он отправился поклониться Наропе, который в то время возглавлял ряды даков на большой Ганачакрапудже.

<sup>124</sup> Чакрасамвара в союзе (майтхуна) с Ваджрайогини.

Тхакки-нагнапа показал такие чудеса, как пламя, бушующее вокруг его тела, и сотрясение земли. Потом он стал невидимым. Поскольку в то время он не принёс никакой пользы живым существам, то его не причисляют к четырём главным ученикам Наропы.

В более позднее время жил превосходный йогин по имени Мандигапала, который был учеником Абхайякарагупты. Более месяца он находился при своём учителе. Таким образом, случилось так, что ему было даровано посвящение Тары, и в дополнение ему были даны устные наставления к объяснительной тантре. Поскольку он прилежно созерцал, через шесть месяцев он достиг сиддхи, и, говорят, что, в конце концов, он отправился в страну нагов. У него было четыре ученика, и от него пошли две или три линии передачи для изучения и объяснения этой тантры. Но я не слышал никаких подробностей его истории жизни.

**Что касается Лилаваджры,** он принадлежал к касте кшатриев. Во время путешествия в Магадху он увидел по дороге какого-то йогина, сидевшего у дерева, и в нём зародилась глубокая вера в него. Он простёрся пред стопами этого йогина. Впоследствии, когда он вернулся на родину, он был глубоко огорчён, потому что его жена спуталась с другим мужчиной. И он вернулся в Магадху, чтобы изучать Дхарму. Там он встретил того же самого сиддху под деревом. Этот сиддха был не кто иной, как Тилопа-старший. Тилопа благословил его убитый горем ум и, дав ему посвящение, также и даровал тайные устные наставления. В следствии чего он достиг реализации, не откладывая этого надолго. После этого он играл мелодии на камышовой флейте и посредством своих безумных действий принёс пользу живым существам. Но история его жизни нигде не рассказывается подробно. Что касается истории Дипанкара Шриджняны, больше известном как Атиша, то она хорошо известна, и нет надобности повторять её здесь.

**Что же касается Мадхъямасиддхи**, то он был учеником высокочтимого Атиши. Он был очень сведущ в грамматике, логике и вообще в системе сутры. Но, несмотря на то, что он не знал других тайных мантр, он в совершенстве знал тантру Тары и от этого получил много сверхъестественных сил. Например, путешествуя вдоль реки Ганг на востоке Индии, он беспрепятственно вышел на обширную открытую равнину, где он мог повелевать тиграми и ядовитыми змеями.

**Что касается Тарашри**, то он был как бык $^{125}$  среди участников диспутов. Участвуя в диспуте с тиртиками в Магадхе, он побеждал три раза. В странах юга он опроверг шраваков в диспуте, а в стране Кашмир, го-

ворят, он победил всех пандитов, как буддийских, так и небуддийских. Он даже стал Гуру царя Кашмира. Посредством видьямантры Тары он подчинил своей власти царя страны Гаджани и сделал его буддистом. Начиная с Сангхашри и кончая Дхармашри истории жизни не излагаются.

Что касается Шакьяракшиты, то он родился в стране Сингхала. Сначала он был странствующим монахом-шравакой, но затем стал весьма образованным в своей собственной системе [Махаяне]. Пребывая в золотом городе Харипунча, который входит в округ Ракхан, он слушал много учений мантры, а также от ачарьи Дхармашри слушал Праджняпарамиту. В особенности глубоко он изучил «Хеваджру», «Чакрасамвару» и «Махакала-тантру». У него было видение лика Херуки и он, опираясь на видьямантру Тары, собрал под своей властью всех Махакал. Говорят, что он мог заполучить всё, что пожелает, с расстояния свыше сотни йоджан при помощи призрака чёрного упасаки, который служил ему. Когда царь по имени Чхагалараджа собрался вести свои войска на завоевание городов и храмов Харипанджи, ачарья метнул тришулу<sup>126</sup>, символ Махакалы. Эта тришула летела больше месяца, пока не приземлилась на крыше дворца этого царя и не разрушила его полностью. Благодаря этому Шакьяракшита стал широко известен как человек, обладающий магическими силами.

Что касается Суджаты, то он был упадхьяйей в Дханапути, вихаре в стране Камбоджа. Он принадлежал к касте кшатриев и принял посвящение правраджьи. Кроме того, говорят, что в той же самой стране появились Буддхашрибхадра и Джнянаратха. Что касается Джнянасьяны, то он также родился в этой стране. Он принял посвящение правраджьи от упадхьяйи Джнянаратхи. Он изучил многие тантры тайных мантр, как внутренние, так и внешние. В особенности он обладал большими познаниями в тантре Тары и благодаря этому обрёл магические силы. В течение последних лет своей жизни он жил в стране Непал, где практиковал поведение йогина. Взяв в качестве своей мудры падмини, или женщину-лотос, он достиг сиддхи. Он совершал много чудес, например, устраивал обширную ганачакрапуджу с одной мерой риса и сосудом вина для двух с лишним тысяч бхикшу и тантриков. Ачарья Ратигупта отправился в страну Непал, чтобы искать посвящения в определённые разделы тантр тайных мантр, таких, как тантра Тары, «Махакалатантра», «Самвародайя-тантра» и «Курукуллавабодхи-тантра». Он выслушал много Тантр от Джнянасьяны, Дживасьяны, Шританупалы и Гиттипалы. Тантру Тары он слушал от Джнянасьяны.

<sup>126</sup> Боевой трезубец.

**Что касается сиддхи Прикапы**, то он получил все посвящения и тайные посвящения от сиддхи Кхандхапы. После чего он долгое время практиковал садхану. Наконец, в роще благоухающих цветов он воздвиг мандалу и, пока он в течение двенадцати месяцев практиковал там садхану, ни один цветок не завял. Однажды вечером в конце этого периода среди цветов вспыхнуло пламя. Украсив себя этими цветами, он обрёл обычные сиддхи. И в конце концов он беспрепятственно отправился в Паталу. Что касается Дхупираджи, то, говорят, что он был сиддхой, принадлежавшим к касте стиральщиков белья. История Харибханджапы нигде не рассказывается.

**Что касается Локапрадхапы**, то он был пандитой из касты кшатриев. Он принял Канакашри своим коренным учителем. Среди учений, относящихся к тайным мантрам, он хорошо изучил только цикл учений «Таревишвакармабхава-тантры». Избрав своим местопребыванием заброшенный парк в стране Гуджиратха, он практиковал там в течение шести лет, взяв Мандару своим партнёром в садхане. Он созерцал только путь зарождения и путь Завершения Тары и благодаря этому получил предсказание от Дакини. Практикуя в течение шести месяцев видьяврату<sup>127</sup>, благодаря видьям, он получил все сиддхи, которые он желал. После этого он остался жить в этом месте. В одно время, когда тюркский царь этой страны прибыл с проверкой этой области, он увидел, что место, где обитал ачарья, восхитительно, и спросил: «Кто живёт здесь?» Сопровождавшие царя ответили: «Здесь есть только один буддист-домохозяин».

Когда царь стал искать способы удалить ачарью с этого места, мгновенно всё снаружи и внутри воспламенилось. Царь и его свита были опалены огнём, и так их продвижение было остановлено. Этот ачарья был известен тем, что имел сиддхи, и так как он молился, огонь погас. Затем ачарья стал увещевать царя: «О, царь, было бы хорошо, если бы ты устроил пуджу для буддистов. Если ты этого не сделаешь, то сейчас же будешь уничтожен!» После чего царь и вся его семья дали клятву устроить пуджу для буддистов. Несмотря на то, что с того времени и до сих пор цари этой страны принадлежат к клану тюрков-гарлоков, они устраивали пуджи для главных лиц среди буддистов. Хотя ранее в этой стране было всего лишь несколько буддистов, этот же самый царь воздвиг примерно восемь вихар. Этот ачарья начал усердно исполнять свою задачу обращения. Учение Будды всё больше распространялось. В то время, когда у этого царя зародилась вера в Будду, кази, которые были учителями млеччхов, подожгли резиденцию ачарьи. Когда ача-

рья бросил на них свой взгляд, все они застыли на месте и полностью лишились сознания. В течение трёх дней они не могли есть. Наконец ачарья освободил их при помощи молитвы и звука колокольчика. Поскольку кази боялись царского наказания за свои дела, они бежали на свою родину далеко в западном направлении. Разбросав белую горчицу, ачарья одолел всех маджитов<sup>128</sup> в местах обитания млеччхов. Во всех тех местах, которые таким образом были освобождены, он воздвиг буддистские ступы. Кроме того, он воздвиг около сотни храмов Тары. Этот ачарья дал царю посвящение в мандалу Падманартешвары и воздвиг храм для практики тайных мантр. До того там было много брахманов и тиртиков, которые были подданными этого царя. Но вследствие враждебной деятельности кази-тюрков, существовало больше тысячи приверженцев млеччха-сиддханты и мусульманской системы философии. Тем не менее, во времена жизни этого ачарьи более двадцати человек приняли буддийское посвящение правраджьи, а число млеччхов уменьшалось. Говорят, что благодаря тому, что царь пригласил многих буддийских ачарьев, наших бхикшу стало больше двух тысяч. В другое время эту страну поразил великий голод. Ачарья из-под земли извлёк огромный клад риса и роздал сотни сотен мешков риса всем людям этой страны. Взяв жемчужные ожерелья у нагов и якшей, он разделил их между всеми бедными людьми. Каждый день он бесплатно раздавал ценную пищу и продолжал делать это в течение трёх лет. После этого в небольшой области Дравида был маленький ребёнок, носивший все телесные признаки смерти. Ачарья совершил перенос своего сознания в этого ребёнка и это воскресило его. Старое тело, благодаря его благословению, осталось сидеть внутри ступы, не выказывая никаких признаков разложения. Тем временем в Дравиде он появился в облике йогина, занятого разнообразной деятельностью с восемью женщинами, тело которых также не проявляло никаких признаков старения и смерти. Эти женщины делали пуджу для его прежнего тела. Примерно через шестьдесят лет он вновь вошёл в своё первоначальное тело. После этого более десяти лет он трудился ради блага определённых благословенных живых существ. Затем, после того, как он больше шести раз за три года выпускал своё сознание из тела, чтобы переноситься в любом направлении, два его тела вместе со всей его свитой из видий стали невидимыми. От него услышали тантру Тары Тарашри и Дхармодайяшанти.

**Что касается Дхармодайяшанти**, то говорили, что он был самым учёным из всех людей в калиюге и что его учил Сурьяшри. Однако его история нигде не рассказывается. Сангхашри просил учение у

Локапрадхи, но об этом достаточно сказано. Сиддхачарья Локапрадха составил садхану, тантра-пиндартху, сампаннакраму, абхишекавиндхи и хому. Его сопровождает комментарий Нарасурьи. В последующем, изучение и изложение тантры Тары стало редким. Однако махасиддха Шантипада сделал так, что тантра стала распространяться вновь. Кроме того, сам я получил устное учение от своего собственного Гуру [Буддхагупты] для упадеши Шантипады в неискажённом и полном виде. Поскольку я тщательно изучал два комментария, а также восемь малых текстов здесь, по эту сторону Гималаев, и поскольку мне посчастливилось получить заслуги от своих предыдущих жизней, я, наконец, пришёл к постижению глубокого видения Победоносных Материнских Тантр. Таким образом, я записал здесь, в согласии с учением своего собственного Гуру, происхождение «Таревишвакармабхава-тантры».

Этот трактат был составлен Таранатхой. Записан в Чода Сердогчане на тридцатом году жизни. **Сарва мангалам!** 

На лицевой стороне обложки — статуя Белой Тары, освобождающая при виденьи; на задней — специальное защитное изображение, выполненное предыдущим Таригом Ринпоче из Катманду.

# Содержание

| Строфы к Благородным и Благоприятным                             | 6            |
|------------------------------------------------------------------|--------------|
| Семистрочная молитва Гуру Падмасамбхавы                          | 11           |
| Молитва линии « <b>Гирлянда цветов Утпала»</b>                   | 12           |
| Ритуал мандалы — <b>Сущность двух накоплений</b>                 | 14           |
| 21 Восхваление Тары                                              | 39           |
| Дхарани Тары                                                     | 65           |
| Цог Арья Тары «Колосья достижений»                               | 67           |
| Разнообразные восхваления и молитвы                              | 70           |
| Краткая практика милосердной защитницы,                          |              |
| быстро устраняющей все препятствия                               | 74           |
| СУТРА «Арья-Тара, спасающая от восьми страхов»                   | 77           |
| СУТРА « <b>Сто восемь И</b> мен почитаемой Арья-Тары»            | 81           |
| На русском                                                       | 84           |
| На санскрите                                                     | 90           |
| ТАНТРА «Источник всех ритуалов Тары, Матери Всех Татхагат»       | 103          |
| Комментарий на « <b>Восхваление в двадцати одном поклонении»</b> | 140          |
| Строфы об определении свойств Тары                               | 194          |
| «Золотые чётки». История, освещающая источник тантр Тар          | <b>ы</b> 206 |

ЛЮБОЕ КОПИРОВАНИЕ и распространение этого сборника целиком или частями ПРИВЕТСТВУЕТСЯ, если оно выполнено КАЧЕСТВЕННО И КРАСИВО



#### ИСТОЧНИК БЛАГА И СЧАСТЬЯ

*Сутры, Тантра, 21 Восхваление и ритуал Тары* — М.: Институт общегуманитарных исследований, 2025 - 240 стр.

#### ИСТОЧНИК БЛАГА И СЧАСТЬЯ

Сдано в набор 30.10.2025 Подписано в печать 01.11.2025 Формат  $60x90 \, ^1/_{_{16}}$  Печать офсетная. Заказ №

ООО Издательство «Институт Общегуманитарных Исследований» 119071, Москва, Ленинский проспект, д.18

Отпечатано в ФИЛИАЛ «ЧЕХОВСКИЙ ПЕЧАТНЫЙ ДВОР» ОАО «ПЕРВАЯ ОБРАЗЦОВАЯ ТИПОГРАФИЯ» Чехов, ул. Полиграфистов д.1

